
        
            
                
            
        

    


Khai Thị 

Quyển 1 





Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trường Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

Talmage, California 

Dharma Realm Buddhist University, 

The Buddhist Text Translation Society, Viet Translation Dept. 

2001 Talmage Road, 

Talmage, CA 95481- 0217 

Mục Lục 

Phật Pháp là Thực Hành, Không Phải Chỉ Nói Suông ................................................................ 5 

Chú Ðại Bi Tiêu Trừ Tai Nạn ...................................................................................................... 7 

Cực Lạc Thế Giới Ở Ngay Trước Mắt .......................................................................................11 

Sám Hối tức là Cải Quá Tự Tân ................................................................................................14 

Xúi Người Khác Làm Ác, Tội Mình Tăng Gấp Ba ......................................................................19 

Tu Hành Có Bốn Giai Ðoạn.......................................................................................................24 

Thức Khuya Dậy Sớm, Vì Ai Mà Bận Rộn? ..............................................................................26 

Niệm Phật Giống Như Gọi Ðiện Thoại ......................................................................................29 

Ðừng Chờ Ðến Lúc Khát Mới Ðào Giếng ..................................................................................34 

Niệm Danh Hiệu Bồ-Tát có thể Minh Tâm Kiến Tánh ................................................................39 

Chúng Sinh Vô Biên Thệ Nguyện Ðộ ........................................................................................42 

Học Phật Cần Phải Tu Giới, Ðịnh, Huệ .....................................................................................44 

Nước Chảy Trào Trước Cửa Chùa ...........................................................................................46 

Gia Phong của Kim Sơn Thánh Tự ...........................................................................................49 

Học Phật Cần Có Chân Tâm .....................................................................................................51 

Ưng Vô Sở Trụ Nhi Sanh Kỳ Tâm .............................................................................................54 

Trí Huệ Quang Minh Từ Vô Lậu ................................................................................................56 

Tu Ðức - Tạo Nghiệp ................................................................................................................57 

Vạn Vật Ðều Nói Pháp Cho Mình ..............................................................................................59 

Ðừng Chờ Tới Lúc Già Mới Học Ðạo ........................................................................................62 

Tình Ái và Dục Vọng là Tảng Ðá Buộc Chân Người Tu Ðạo .....................................................64 

Hãy Nỗ Lực vì Hòa Bình Thế Giới .............................................................................................66 

Ðả Thiền Thất Phải Khắc Kỳ Thủ Chứng ..................................................................................71 

Làm Vừa Ðủ là Trung-Ðạo ........................................................................................................86 

Phật Pháp rất Bình Ðẳng ..........................................................................................................89 

2 

Ðại Thiện Ðại Ác Vượt Ra Ngoài Số Mạng ...............................................................................91 

Xin Bồ-tát Làm Tiêu Ðộc Cho Toàn Cầu ...................................................................................93 

Phật Pháp Là Gì? .....................................................................................................................96 

Vô Qui Củ Bất Thành Phương Viên ........................................................................................ 100 

Khi Ðắm Trước Hương Vị Thiền Thì Mọi Chuyện Ðều Sai Lầm .............................................. 103 

Ðạo Tràng Tốt Khó Tìm .......................................................................................................... 106 

Si Ái Triền Miên ....................................................................................................................... 111 

Nỗi Bất Hạnh của Cửa Phật .................................................................................................... 114 

Kiếp Sau Muốn Làm "Liên-Thể-Anh" ....................................................................................... 115 

Tham Thiền: Tham Thiền Trước Nhất Cần Xây Nền Tảng ...................................................... 117 

Quang Âm Thiên và Khoa Học ................................................................................................ 123 

Tánh, Thức, Ý, Tâm ................................................................................................................ 125 

Thật Ðau Lòng Cho Nền Giáo Dục Hiện Tại ........................................................................... 126 

Tham Thiền Cần Có Con Mắt Biết Chọn Pháp ........................................................................ 128 

Ðắc Nhất Vạn Sự Tất .............................................................................................................. 130 

Lục Ðại Tông Chỉ tức là Ngũ Giới ........................................................................................... 136 

Biểu Hiện của Ðức Hạnh ........................................................................................................ 140 

Thiền Thất Hối Ngữ ................................................................................................................ 146 

Viên Mãn Mười Tuần Thiền .................................................................................................... 149 

Mười Pháp Giới Không Ngoài Một Niệm Của Tâm ................................................................. 150 

Tham Hưởng Thọ Thì Cần Gì Xuất Gia .................................................................................. 176 

Người Xuất Gia Phải Tụng Ba Bộ Kinh ................................................................................... 180 

Bốn Ðạo Tràng ở Tây-Phương: Mỹ và Gia-Nã-Ðại ................................................................. 181 

Xuất Gia là Chuyện của Bậc Ðại Trượng Phu ......................................................................... 183 

Phật Tánh Là Bổn Nguyên Của Tất Cả Chúng Sanh .............................................................. 185 

Số Không Là Bí Quyết Ðể Phản Tỉnh Hoàn Nguyên ............................................................... 188 

3 

Tiểu Truyện Hòa Thượng Tuyên Hóa ..................................................................................... 193 

4 

Phật Pháp là Thực Hành, Không Phải Chỉ Nói Suông 

Ðạo đức là căn bản làm người. 

Một khi có đạo đức rồi, chúng ta mới có thể đứng vững được. 

Ngày đêm như tên bắn, năm tháng như thoi đưa. Sóng trên sông, 

ngọn sau đẩy ngọn trước; cảnh đẹp mau tàn. Ðời người tuổi trẻ 

qua nhanh, chẳng mấy chốc sẽ già chết hủ diệt, không lưu lại dấu 

vết, đủ thấy mọi thứ thật vô thường. 

Do mọi thứ vô thường nên mình phải mau tìm nơi quy túc. Quý-vị 

rất là may mắn, sau khi tìm tòi, truy đuổi, cuối cùng đã có lòng tin 

Phật.  Tin  Phật  thì  mình  mới  đến  được  chỗ  Thường,  Lạc,  Ngã, 

Tịnh; tức cái vui rốt ráo nhất. Do đó mình phải tin Phật. Nhưng tin 

suông chưa đủ, mình phải  y theo Pháp mà tu hành. Nếu tin mà 

không  tu  thì  cũng  như  bàn  chuyện  ăn  cơm,  hay  đếm  giùm  tiền 

người,  mà  mình  thì  chẳng  thấy  no,  hoặc  chẳng  giàu  thêm.  Cho 

nên người xưa có nói: 

Ðạo thị yếu hành, 

Bất hành tắc yếu đạo hà dụng? 

Ðức thị yếu tu, 

Bất tu tắc đức tòng hà lai? 

Nghĩa là: 

 Ðạo phải hành,  

 Không hành sao gọi là đạo.  

 Ðức do tu,  

5 

 Không tu đức sao thành.  

Thế  nên  mình  phải  "cung  hành  thực  tiễn,"  thật  sự  tu  hành. 

Thường đem hai chữ sinh tử treo giữa đôi mày và hai chữ "đạo 

đức" đạp dưới chân. Nói ra nghe có vẻ khó hiểu. Tại sao lại đem 

"đạo đức" đạp dưới chân? Vì đạo đức là gốc làm người, ví như là 

gốc của cây. Có đạo đức thì mình mới đứng vững, còn ngược lại, 

không  có  đạo  đức  thì  mình  như  cây  chẳng  có  gốc,  không  sao 

đứng vững đặng. Mình cần đem đạo đức ra thực hành thì nhân 

cách  mới  vững  vàng,  mọi  sự  mình  làm  tự  nhiên  sẽ  thành  công. 

Cho nên: "Ðạo đức nhị tự, thị tố nhân căn bổn." Tức là đạo đức là 

căn  bản  làm  người.  Sách  Luận  Ngữ  nói:  "Quân  tử  vu  bổn,  bổn 

lập nhi đạo sanh." Tức là bậc quân tử chú trọng đến cái gốc, khi 

gốc vững thì Ðạo phát sinh. Chăm lo cái gốc thì mới sinh được 

đạo. Ðó là lời minh huấn của cổ nhân. 

Như đã nói lúc nãy, thời gian trôi nhanh như tên bắn mà ta nào 

hay.  Chuyện  quá  khứ  đã  qua  thì  đành  vậy,  song  chuyện  tương 

lai, cần phải lập ra tông chỉ, không thể để trôi qua một cách mê 

mờ được. 

Tông chỉ của Chùa Tây Lạc Viên là đề xướng Pháp-môn Tịnh-độ; 

chủ trương tinh tấn niệm Phật. Thường lệ mỗi năm vào ngày 19 

tháng 6 và ngày 17 tháng 11 âm lịch thì Chùa cử hành Pháp-hội 

Quán-âm và Thất Di Ðà. Song quý vị không thể chỉ tham gia cho 

có  lệ  thôi.  Năm  nay  phải  tinh  tấn  hơn  năm  trước,  lúc  nào  cũng 

phải chuyên tâm, trong bảy ngày này, mỗi giờ, mỗi phút đều phải 

siêng năng niệm danh hiệu Bồ-tát mà không biết mỏi mệt. 

Khi niệm Bồ-tát, mình chớ mong Bồ-tát niệm mình. Tại sao vậy? 

Vì trong thời gian đả thất, nếu mang danh là tham gia đả thất mà 

6 

mình không siêng năng niệm hồng danh, lòng lại đầy tạp niệm thì 

chỉ làm cho đức Bồ-tát đại từ đại bi sẽ thấy tội nghiệp: Rằng mình 

đã không thành tâm đả thất, rằng mình thật đáng thương xót. Cho 

nên đại chúng phải khẩn thiết thành tâm mà niệm và phát lòng từ 

bi hỷ xả. Ðược như vậy tôi khẳng định rằng Bồ-tát chắc chắn sẽ 

gia hộ cho quý-vị. 

Xưa nay, Tây Lạc Viên chưa từng phát thiệp mời đả thất, mà là 

đại  chúng  tự  nguyện  phát  tâm  đến  dự.  Tinh  thần  tự  động  phát 

tâm như vậy rất tốt, đáng được tuyên dương. Song mình đừng để 

sự chân thành nầy bị lãng phí, mà phải phát nguyện niệm cho tới 

khi   "thủy  lạc,  thạch  xuất"   nghĩa  là  nước  cạn,  đá  lộ  ra.  Niệm  đến 

lúc Bồ-tát hiện thân thuyết Pháp. Vậy mới không uổng công tham 

gia đả thất. 

Hôm nay là ngày đầu tiên của Pháp-hội. Tôi chúc quý vị năm nay 

sẽ  gặt  hái  được  nhiều  thành  quả.  Ngược  lại,  tôi  sẽ  thanh  toán 

món  nợ  nầy  với  quý-vị.  Nếu  món  nợ  này  tính  không  xong,  thì 

đừng  hối  hận!  Thôi  được  rồi,  tôi  không  nói  đùa  với  quý-vị  nữa, 

hãy niệm nhiều danh hiệu Bồ-tát là hơn! 

Giảng ngày 13 tháng 6 năm 1958, 

nhân dịp lể Quán Âm Thất 

Tây Lạc Viên, Hồng Kông 



Chú Ðại Bi Tiêu Trừ Tai Nạn 

Sự lợi ích chân chính thường khó diễn bày. 

Giống như người uống nước, 

7 

lạnh hay nóng chỉ tự mình biết. 

Ngay trong lúc thời tiết nóng bức tột độ mà quý-vị không sợ nóng 

cũng chẳng sợ đường xa núi cao, tới đây tham gia đả thất thì như 

vậy có điều gì lợi chăng? Sự lợi ích chân chính thường khó diễn 

bày.  Giống  như  người  uống  nước,  lạnh  hay  nóng  chỉ  tự  mình 

biết. Duy người có tâm chân thật mới lãnh hội được sự diệu kỳ. 

Làm thế nào để thu hoạch được điều lợi ích này? Không gì khác 

hơn là thành tâm niệm danh hiệu Bồ-tát. Chân tâm tức là chuyên 

tâm vậy. Cho nên nói:  "Chuyên nhất tất linh, phân chi tất tệ."  Tức 

là chuyên nhất thì linh ứng, phân chia thì bế tắc. Khi tâm chuyên 

nhất, tự nhiên sẽ được cảm ứng đạo giao. Sự cảm ứng đạo giao 

vốn không thể nghĩ bàn. Tuy nhiên, tự mình phải dụng công mới 

được, người khác không thể làm thay mình đặng, lại càng không 

thể cầu may mà được. 

Giống như  "nói  về chuyện ăn cơm hay đếm tiền giùm kẻ khác." 

Có kẻ thường hay đề cập đến những thứ dinh dưỡng thế này thế 

nọ,  nhưng  tự  họ  chẳng  hề  ăn,  thì  đồ  ăn  dù  có  bổ  dưỡng  cách 

mấy đi nữa họ cũng không thể tận hưởng được. Cho nên nói: 

Chung nhật sổ tha bảo, tự vô bán tiền phần. 

Y pháp bất tu hành, kỳ quá diệc như thị. 

Nghĩa là: 

 Suốt ngày đếm tiền người, tự mình không một xu.  

 Học pháp không tu hành, lỗi lầm cũng như vậy.  

Mình niệm Phật cũng thế. Không phải hiểu biết hay bàn luận về 

công đức niệm Bồ-tát là đủ; phải thật sự niệm đến chỗ nhất tâm 

8 

bất loạn; thậm chí đến độ nước chảy, gió thổi mà tai mình cũng 

chỉ nghe tiếng danh hiệu Bồ-tát mà thôi. Cho nên nói: 

Hữu tình, vô tình, 

Ðồng diễn Ma-ha diệu pháp. 

Nghĩa là: 

 Loài hữu tình hay vô tình,  

 Ðều nói diệu pháp đại thừa.  

Nếu mình không thể niệm tới chỗ nhất tâm bất loạn thì gió có thổi 

vi-vu, nước có chảy róc-rách, mình cũng chẳng tài nào cảm nhận 

được sự kỳ diệu của nó. Cho nên mình phải thành tâm niệm và 

đừng để vọng tưởng lôi kéo thì mới gặt được lợi ích của Pháp. 

Khi đả thất, quý-vị phải tôn trọng qui củ của thất. Bởi vì  "Vô qui củ 

 bất  năng  thành  phương  viên."   Tức  là không  có qui  củ  thì không 

thành phương viên. Qui củ của Tây Lạc Viên là không nói năng 

ồn ào để tránh làm chướng ngại kẻ khác tu hành. 

Trong thời gian bảy ngày này, chúng ta còn niệm thêm Chú Ðại-

bi. Công đức của Chú Ðại-bi rất khó nghĩ bàn. Nếu người không 

có thiện căn, thì họ khó nghe đặng ba chữ "Chú Ðại-bi." Bây gìờ 

đại chúng không những đã được nghe mà lại còn thọ trì đọc tụng, 

đủ biết quý-vị có đầy đủ thiện căn rồi. Nếu đã có thiện căn, quý-vị 

không  nên  coi  thường  và  đừng  để  kiếp  sống  này  trôi  qua  một 

cách lãng phí. 

Tôi  còn  nhớ  khi  Chùa  Tây  Lạc  Viên  đả  thất  lần  đầu  tiên,  trong 

mười  vị  cư  sĩ  thì  tám,  chín  vị  chẳng  thể  niệm  được  Chú  Ðại-bi. 

Nhưng nay, mười người thì có đến tám người có thể niệm được. 

9 

Ðây chứng tỏ rằng sự tiến bộ của các vị cư sĩ. Tôi kể cho quý-vị 

nghe một câu chuyện để chứng minh về công đức của Chú Ðại-

bi. 

Ở  Mãn-châu  có  một  vị  tài  chủ,  tậu  rất  nhiều  điền  sản.  Vào  một 

mùa thu, vị tài chủ này tự mình đi theo bốn, năm xe hàng chở đầy 

cao lương xuống phố để bán. Bởi vì từ nông thôn đến thành thị 

cách hơn 150 dặm, nên một giờ sáng y đã khởi hành. Chẳng may 

đi được nửa đường thì gặp cướp. Thấy thế  y lập tức niệm Chú 

Ðại-bi. Lạ thay! Bọn thổ phỉ bổng như đui mù không nhìn thấy xe 

của y, nên y an toàn qua khỏi nguy hiểm. Ðó là một trong những 

sự linh cảm của Chú Ðại-bi mà chính tôi chứng kiến. 

Kinh Ðại Bi Tâm Ðà-la-ni dạy rằng:  "Kẻ tụng trì chú Ðại-bi có thể 

 tiêu  trừ  tai  nạn:  Lửa  không  thiêu  được,  nước  chẳng  dìm  đặng."  

Bởi thế, tôi khuyên các vị mỗi ngày trì tụng tối thiểu ba lần. Nếu vị 

nào chưa biết niệm thì mau mà học. Công đức trì tụng Chú Ðại-bi 

không những có thể đẩy lui trộm cướp, mà còn tiêu trừ trăm bịnh, 

thoát khỏi sự quấy rối của chư ma. Cho nên các vị nên thành tâm 

tụng trì. 

Hôm nay là ngày bắt đầu đả thất, bầu không khí của pháp hội rất 

phấn  khởi  và  nghiêm  trang.  Tôi  hy  vọng  các  vị  nổ  lực,  ra  công 

tinh tấn. 

Giảng trưa ngày 13 tháng 6 năm 1958 

tại Tây Lạc Viên, Hồng Kông 

10 

Cực Lạc Thế Giới Ở Ngay Trước Mắt 

Chỉ cần nổ lực tinh tấn, 

thì mình có thể "Trở Về." 

Quy khứ lai hề. 

Ðiền viên tương vu hồ bất quy. 

Ký tự dĩ tâm vi hình dịch. 

Hề trù trướng nhi độc bi. 

Ngộ dĩ vãng chi bất gián. 

Tri lai giả chi khả truy. 

Thật mê đồ kỳ vị viễn. 

Giác kim thị nhi tạc phi. 

Nghĩa là: 

 Về đi chứ!  

 Ruộng vườn hoang phế, sao chẳng về!  

 Tâm bị hình đọa, tỏ đã lâu.  

 Sao còn sầu muộn, than với lòng?  

 Lỗi xưa chưa sửa, nay đã thấu.  

 Mới biết tương lai còn đuổi kịp.  

 Ấy thật đường mê, chửa dấn sâu.  

 Rõ rằng: Nay đúng, xưa sai xấu.  

11 

Bài thơ trên do ông Ngũ Liễu (Ðào Uyên Minh) sáng tác. Nhưng 

chẳng  biết  nhà  thơ  có  thật  sự  liễu  ngộ  được  ý  nghĩa  thâm  sâu 

của lời thơ chăng? Bởi lẽ nếu lấy Phật-pháp mà soi xét thì bài thơ 

trên vô cùng khế lý. 

Sao gọi là  "Quy khứ lai hề?"  Chúng ta đã biết tự-tánh Pháp-thân 

là chốn thường tịch quang của mười phương chư Phật. Kinh viết: 

 "Tất  cả  chúng  sinh  đều  có  Phật  tánh."   Bổn  tánh  của  ta  và  của 

Phật  vốn  không  có  gì  khác  biệt. Nếu  không  như  vậy,  sao  nói  là 

 "đều có Phật tánh."  Nay chúng ta không ngộ được Phật tánh bởi 

do trần lao  ngũ  dục của thế giới Ta-ba nầy làm ta ô nhiễm. Bởi 

bội giác hợp trần, nên ta chẳng hiểu ngộ tự tâm, chẳng thấy suốt 

được bổn tánh. 

Tuy  nhiên,  ta  không  thể  điên  đảo  trầm  luân  mãi  được.  Ta  phải 

phản bổn hoàn nguyên, bội trần hợp giác. Ðó chính là  "Quy khứ."  

Nghĩa là mình phải khôi phục lại bổn lai diện mục vậy. Khi nương 

tựa  vào  nguyện  lực  của  Phật  Bồ-tát,  nhờ  công  đức  tụng  niệm 

hồng  danh  của  Ngài  mà  ta  sinh  Tịnh-độ.  Ðó  cũng  gọi  là   "Quy 

 khứ."   

Khi đã ngộ tự tâm, sinh Tịnh-độ rồi, ta cần phát đại nguyện:  "Ðảo 

 giá từ hàng,"  nghĩa là lái chiếc thuyền từ bi trở lại độ chúng sinh 

tới bờ an lạc. Ðó gọi là  "lai,"  tức là  Trở Về.   

Thế nào là  "Ðiền viên tương vũ hồ bất quy?"  Ðiền tức là ruộng, là 

ruộng tâm. Khi ta chẳng tu tâm, để mặc cho tạp niệm phát sanh 

thì  cũng  giống  như  ruộng  vườn  đầy  cỏ  dại  vậy.  Ruộng  tâm  trở 

thành  hoang  dã.  "Mao  tắc  bất  khai,"   cỏ  dại  dẫy  đầy,  không  nhổ 

sạch được, thì ta không cách gì phản bổn hoàn nguyên, minh tâm 

kiến tánh được. 

12 

 "Hồ bất quy"  là lời của chư Phật mười phương và các vị Thánh-

nhân.  Các  Ngài  ân  cần  dạy  dỗ  chúng  ta  rằng:  "Chúng  sinh  ngu 

độn đáng thương thay! Các con vì sao không mau quay đầu  trở 

về bến?" 

 "Tâm  vi  hình  dịch"   nghĩa  là  tâm  bị  thân  thể  điều  khiển  và  ý  nói 

rằng  chúng  sinh  vì  chấp  trước  lục  trần  nên  chẳng  ngộ  được  tự 

tâm,  luôn  luôn  bị  cảnh  trần  chi  phối  nên  vì  cuộc  sống  mà  lăng 

xăng,  vì  danh  lợi  bất  kể  sinh  mạng,  lưu  chuyển  trong  biển  khổ 

sinh tử, thọ vô số khổ đau. Thật là ngàn thu bi thương, khổ không 

thể nói hết. Ðó chính là ý nghĩa của câu  "Trù trướng như độc bi."  

Thế thì, phải chăng chúng sinh  mình không có thuốc cứu? Phải 

chăng  vĩnh  viễn  đọa  nơi  hố  thẳm  lục  đạo  luân  hồi?  Tuyệt  đối 

không phải. Tuy trước kia mình phạm lầm lỗi, song nhìn về tương 

lai vẫn còn hy vọng. Nên biết  "Tri lai giả chi khả truy,"  biết tương 

lai còn đuổi kịp, còn cứu vãn được. 

Trong tương lai, chúng ta càng không nên giống như dĩ vãng, bỏ 

giác  ngộ,  theo  bụi  trần,  tâm  làm  nô  lệ  cho  thân.  Xưa  kia  mình 

không  tin  nhân  quả,  không  siêng  tu  hành,  tạo  nghiệp,  sát  sinh 

v.v... đều là những việc sai lầm. Như hôm nay đả thất niệm Phật 

là  việc  đúng.  Nên  chúng  ta   "Giác  kim  thị  nhi  tạc  phi,"   nghĩa  là 

"Hiểu được hôm nay đúng, hôm qua sai." Ðối với việc tốt thì phải 

duy trì, đối với việc xấu thì phải lập tức hết lòng hối cải. Cổ nhân 

nói:  "Nhất thốn quang âm nhất thốn kim."  Tức là một tấc thời gian 

là  một  tấc  vàng.  Thực  sự  đối  với  người  tu  hành,  một  đoạn  thời 

gian là một đoạn của mạng sống. Một đoạn thời gian trôi qua tức 

là mạng mình ngắn đi một chút vậy. 

 Ngày hôm nay qua đi, mạng cũng tùy giảm;  

13 

 Ðại chúng! Phải siêng năng, tinh tấn như cứu đầu mình.  

Phải mau mau sửa điều xấu ác, làm điều tốt lành. Vì mình  "Thật 

 mê đồ kỳ vị viễn,"  tức là chưa đi sâu vào con đường u mê lắm. 

Thế giới Cực-lạc ở trước mắt, chỉ cần nổ lực tinh tấn, thì mình có 

thể  "Quy khứ."   

Giảng ngày 14 tháng 6, năm 1958 



Sám Hối tức là Cải Quá Tự Tân 

Nếu mình chân chính có tâm sám hối, 

thì sợ gì không có hy vọng. 

Pháp lực của Phật rất là vĩ đại, song nghiệp lực của chúng sinh 

cũng rất lớn, nên có câu rằng: "Người phàm thì nghiệp nặng tình 

mê, Phật thì nghiệp tận tình không." Do đó, thánh và phàm khác 

nhau ở chỗ là "nghiệp" đã dứt chưa, và còn có "tình" hay không. 

Giác giả, Phật dã, 

Mê giả, chúng sanh. 

Nghĩa là: 

 Khi giác ngộ là Phật,  

 khi mê là chúng sinh.  

Chúng  sinh  thì  bội  giác  hợp  trần  (quay  lưng  rời  bỏ  sự  giác  ngộ 

sáng suốt để hòa mình trộn lẫn với bụi bặm vô minh), luôn bị trần 

lao ngũ dục (tham tài, tham sắc, tham danh, tham ăn, tham ngủ) 

làm cho xoay chuyển, khiến nghiệp chướng càng ngày càng tăng 

14 

thêm.  Phật  thì  siêu  thoát  mọi  ngũ  dục  trần  lao,  không  còn  tạo 

nghiệp  nữa.  Chúng  sinh  do  nghiệp  nặng  nên  muốn  liễu  Ðạo 

thành Phật, trước tiên cần phải sám hối những tội nghiệp đã làm. 

Nếu  như  không  có  tâm  sám  hối  mà  muốn  thành  Phật  thì  cũng 

như nấu cát mà mong thành cơm vậy. Tuy rằng cát nấu hằng hà 

sa số kiếp nhưng cuối cùng cũng không thể nào thành cơm đặng. 

"Sám" nghĩa là sám trừ lỗi lầm xưa, hổ thẹn với những lỗi lầm đã 

phạm. "Hối" là hối cải, sửa đổi; nhất định quyết tâm sửa đổi con 

người  mình,  vĩnh  viễn  không  còn  tái  phạm  nữa.  Như  ông  Viên 

Liễu Phàm đã nói: 

Dĩ tiền chủng chủng, ví như tạc nhật tử. 

Dĩ hậu chủng chủng, ví như kim nhật sinh. 

Nghĩa là: 

 Những điều xấu mình làm từ trước,  

 hôm qua kể như là ngày cuối cùng.  

 Những điều mình làm về sau,  

 hôm nay là bắt đầu một cuộc đời mới.  

Nếu như mình không siêng năng sám hối thì tội nghiệp mình tạo 

ra  sẽ  khiến  mình  mãi  đọa  lạc.  Chắc  quý-vị  còn  nhớ  khi  quy  y, 

trước tiên quý-vị xưng tên mình rồi sau đó sám hối như sau: 

Tùng ư vô thủy, dĩ chí kim sinh, 

Hủy báng Tam-bảo, tác nhất xiển đề, 

Báng Ðại-thừa Kinh, đoạn học Bát-nhã, 

Thí hại phụ mẫu, xuất Phật thân huyết, 

15 

Ô tăng già lam, phá tha phạm hạnh, 

Phần hủy tháp tự, đạo dụng Tăng vật, 

Khởi chư tà kiến, bác vô nhân quả, 

Hiệp cận ác hữu, vĩ bối lương sư... 

Nghĩa là: 

 Con từ vô thỉ, cho tới ngày nay,  

 Nguyền rủa Tam-bảo, làm Nhất-xiển-đề,  

 Chưởi Kinh Ðại-thừa, dứt học Bát-nhã,  

 Giết hại mẹ cha, làm Phật đổ máu,  

 Bẩn chốn chùa chiền, phá phạm hạnh người  

 Ðốt hủy chùa tháp, ăn cắp đồ Tăng,  

 Dấy đủ ý sai, nói không nhân quả 

 Gần bạn bè xấu, nghịch lại thầy lành...  

Bây giờ, tôi sẽ giảng lại đại ý của đoạn văn sám hối trên. 

Chúng ta từ vô thủy đến nay đã tạo ra không biết là bao nhiêu tội 

nghiệp, không kể xiết. Thứ nhất là mình hủy báng Tam-bảo: Phật, 

Pháp,  Tăng. Trong  các  tội,  hủy  báng  "Tăng-bảo"  là  tội  lớn nhất, 

nặng  nhất,  bởi  vì  chư  Tăng  đại  biểu  cho  Phật  để  tuyên  dương 

Phật-pháp.  Bởi  vậy  hủy  báng  Tăng  tức  tội  không  thể  sám  hối 

được. Thế nào gọi là "Xiển đề"? "Xiển đề" tiếng Phạn dịch nghĩa 

là "tín bất cụ," không đủ lòng tin, hoặc là "vô thiện căn," không có 

căn  cơ  lành.  Thí  dụ  như  khi  quý-vị  thuyết  Pháp  cho  người  đó, 

không những họ không thích nghe mà thậm chí còn nói ngược lại 

16 

rằng: "Tôi không tin đâu!" Ðây không phải là tự đem thiện căn của 

mình mà đoạn tuyệt đi sao? 

"Báng Ðại-thừa Kinh" tức là phỉ báng kinh điển Ðại-thừa. Như có 

người  nói  đạo  lý  trong  kinh  là  giả  hoặc  nói  rằng  kinh  điển  Ðại-

thừa là do ma vương nói ra, v.v... Ðây cũng là phạm tội không thể 

sám hối được. "Bát-nhã" là tiếng Phạn, nghĩa là trí huệ. Bát-nhã 

có  ba  loại:  Thật-tướng  Bát-nhã,  Quán-chiếu  Bát-nhã  và  Văn-tự 

Bát  nhã.  Nếu  như  "đoạn  học"  (không  chịu  học)  bất  cứ  loại  Bát-

nhã nào, thì mình sẽ trở nên ngu si. Quả báo của ngu si là sẽ đọa 

làm thú vật. 

"Thí hại phụ mẫu" nghĩa rằng giết hại cha mẹ của mình. Câu nầy 

bao hàm luôn việc sát hại các vị A-la-hát và thánh nhân. Thí dụ 

như Ðề-Ba-Ðạt-Ða giết một vị đắc Tứ-quả A-la-hán. 

Kế  đến  là  "Xuất  Phật  thân  huyết"  nghĩa  là  dấy  máu  Phật.  Ðây 

cũng là một tội không thể sám hối sạch được. Nhiều người hiểu 

lầm  cho  rằng  tội  nầy  chỉ  áp  dụng  khi  đức  Phật  còn  tại  thế.  Khi 

dùng dao cắt chém thân thể Phật thì mới mang tội nầy. Song thật 

sự sau khi Phật diệt độ rồi, hễ ta hủy hoại tượng Phật, hình ảnh 

Phật,  tất  cả  đều  phạm  tội  nầy.  Phá  lớp  vàng  trên  tượng  Phật 

hoặc đập bể tượng Phật, tuy rằng không làm tổn hại đến xác thịt 

của Phật nhưng cũng là cắt chém thân Phật vậy. 

"Ô  tăng  già  lam"  nghĩa  là  làm  ô  uế  chốn  thanh  tịnh  của  chùa 

chiền.  Giống  như  một  số  cư  sĩ  có  gia  đình  trú  ngụ  trong  chùa, 

song lại làm những việc không chính đáng như ăn thịt, sát sinh, 

v.v... "Phá tha phạm hạnh" nghĩa là phá hạnh thanh tịnh của kẻ 

khác. Thí dụ như người xuất gia xưa nay vốn thanh tịnh không bị 

17 

nhiễm  ô,  nhưng  có  người  lại  phá  quấy  họ,  khiến  họ  phạm  giới 

luật, đó cũng là tội không thể sám hối được. 

"Phần hủy tháp tự" nghĩa là đốt hoặc thiêu hủy, phá hoại tháp đền 

và  chùa  chiền.  Thí  dụ  như  trong  lịch  sử  có  Phùng  Ngọc  Tường 

hỏa  thiêu  Chùa  Bạch  Mã  và  Chùa  Thiếu  Lâm.  "Ðạo  dụng  Tăng 

vật" là  ăn  cắp  vật  dụng  của  chư  tăng.  Ðây  là  nói  đến  những  kẻ 

dùng thủ đoạn không chính đáng để đoạt của thường trụ lấy làm 

của riêng họ. Những hạng người như vậy đều có tà tri, tà kiến, ý 

tưởng sai lầm, luôn cho mình là đúng. Họ thường cho rằng không 

có  nhân  quả  và  luôn  luôn  làm  những  điều  nghịch  lại  với  đạo  lý. 

Không  có  chuyện  ác,  chuyện  xấu  nào  mà  họ  không  dám  làm. 

Hạng người như vậy thì làm sao mà không đọa địa ngục được? 

Cuối cùng là "Hiệp cận ác hữu, vĩ bối lương sư" nghĩa là thân cận 

với những kẻ ác, bạn xấu và đối nghịch lại với những vị thầy tốt. 

Bạn  xấu  là  những  người  mà  các  nhà  nho  gọi  là  "tổn  hữu"  (hại 

bạn).  Những  thứ  cướp  giựt,  những  bọn  bất  lương  sống  ngoài 

vòng pháp luật là thứ mình không nên kết bạn. Kết giao với họ chỉ 

làm tổn hại cho  mình, từ từ làm  cho mình đi vào con đường sai 

lầm,  không  còn  nghe  theo  lời  khuyên  bảo  của  cha  mẹ,  thầy  tốt; 

lấy điều sai lầm cho là đúng và không còn phân biệt được chuyện 

phải  trái  trắng  đen  gì  cả,  cứ  làm  việc  ngược  ngạo,  thật  đáng 

thương xót thay! 

Những tội lỗi kể trên là những điều mà mình không nên phạm, tuy 

rất dễ bị phạm.  Nếu chẳng may  mình đã phạm  những lỗi đó thì 

phải làm sao? Quý-vị đừng lo sợ. Có câu rằng: "Di thiên đại tội, 

nhất sám tiện tiêu." Nghĩa là tội phạm tầy trời, sám hối sạch tiêu. 

Tội vốn không hình tướng. Nếu mình chân chính có tâm sám hối 

18 

thì  sợ  gì  không  có  hy  vọng.  Quý-vị  đừng  nên  coi  thường  mình, 

đừng cam tâm để bị đọa lạc. 

Giảng ngày 14 tháng 6, năm 1958 



Xúi Người Khác Làm Ác, Tội Mình Tăng Gấp Ba 

Bất luận trước mặt người nào cầu xin sám hối, chúng ta đều phải 

bày tỏ lỗi lầm cho rõ ràng, không được nói lời có ý mơ hồ, bóng 

gió. 

Hôm qua tôi giảng một cách đơn sơ cho quý-vị nghe về ý nghĩa 

của  sự  sám  hối,  chỉ  giảng  tới  đoạn  "Thân  cận  ác  hữu,  hủy  bối 

lương sư." Bây giờ tôi sẽ giảng tiếp đoạn sau: 

"Tự tác giáo tha" nghĩa là tự mình làm, xúi người khác làm hoặc 

thấy  hay  nghe  người  khác  làm,  mà  thuận  lòng  theo.  Chúng  ta 

phải biết rằng sát sanh, ăn cắp, tà dâm, nói dối hay rượu chè đều 

là  những  hành  vi  không  chính  đáng,  đó  là  những  thứ  tạo  tội 

nghiệp.  Những  tội  nầy  được  phân  làm  bốn  loại:  Nhân,  duyên, 

pháp,  nghiệp  (nguyên  nhân,  điều  kiện  tiếp  trợ,  phương  thức  và 

việc làm). Sự sát sinh gồm có sát nhân, sát duyên, sát pháp, sát 

nghiệp; bất luận giới nào trong đó cũng có "tự tác" hay "giáo tha 

tác," nghĩa là tự mình làm hoặc xúi kẻ khác làm. 

"Tự mình làm" nghĩa là không dùng tay kẻ khác, mà chính mình 

đi làm chuyện bất chính. "Xúi kẻ khác làm" tức là cổ vỏ hoặc bảo 

người đó làm chuyện không đúng. Ðó là phạm tội một cách gián 

tiếp. So sánh với tội trực tiếp thì tội gián tiếp nầy nặng hơn một 

phần, bởi vì tự mình đã có tội rồi mà mình còn mang thêm tội nữa 

19 

là xảo trá. Cho nên tự làm đương nhiên có tội rồi, mà xúi kẻ khác 

làm thì tội càng nặng hơn. 

Thế  nào  là  "kiến  văn  tùy  hỷ"?  (thấy,  nghe  rồi  tùy  hỷ),  nghĩa  là 

mình biết kẻ khác phạm tội mà còn giúp kẻ đó nữa, cũng giống 

như người xưa  nói: "Trợ trụ vi xuyết" nghĩa là giúp vua Trụ làm 

việc bạo ngược. Hãy thử nhắm mắt lại tưởng tượng rằng từ vô thỉ 

đến  nay,  mình  đã  phạm  lỗi  lầm  nầy  bao  nhiêu  lần  rồi?  Cũng 

không cần hồi tưởng lâu xa như vậy. Chỉ xét trong cuộc đời ngắn 

ngủi này, tội mình phạm đã không thể kể xiết rồi. 

Cho nên trong bài Sám-hối tiếp theo là câu: "Như thị đẳng tội, vô 

lượng vô biên." Nghĩa là những tội như vậy không bờ bến, không 

hạn  lượng được.  Không  những  tội  mình  không  thể  kể  hết  được 

mà nó còn nhiều không biên tế. Nếu như đã biết tội sâu dầy như 

vậy  thì  mình  phải  làm  sao  bây  giờ?  Không  nói  cũng  biết  rằng 

mình cần đối trước Phật mà khẩn thiết sám hối. 

Do vậy cho nên bài Sám-hối lại tiếp: "Cố ư kim nhật, sinh đại tàm 

quý. Khắc thành bì lộ, cầu ai sám hối." "Khắc thành" hai chữ này 

có  nghĩa  là  thành  tâm.  Khi  sám  hối  điều  cần  nhất  là  phải  thành 

tâm. Có những người tuy sám hối với sư phụ nhưng họ hết sức 

dối trá. Nhưng thường thì giấu đầu lòi đuôi. Ðem tội lỗi của họ mà 

ngụy trang che giấu đi. Ðó cũng là biểu thị họ không có thành ý 

sám hối tội lỗi của mình. Với cách sám hối lếu láo như vậy thì dù 

họ có trải qua trăm ngàn vạn ức, hằng hà sa số kiếp cũng không 

thể nào làm cho tội nghiệp họ tiêu trừ tường tận được. 

Cho nên nói "Trực tâm là đạo tràng" tức là tâm ngay thẳng là đạo 

tràng.  Khi  sám  hối  với  ai,  mình  phải  bày  tỏ  lỗi  lầm  cho  rõ  ràng, 

không được nói lời có ý mơ hồ, nghĩa hai đằng. Ví dụ như khi hỏi 

20 

rằng có phạm tội chi không? Thì trả lời rằng "tôi không nhớ" hoặc 

là "có lẽ có" v.v... Sám hối không triệt để như vậy không những 

không tiêu trừ được tội nghiệp mà còn trồng thêm nhân xấu nữa. 

Trong Phật-pháp, dù cho việc nhỏ như sợi tóc cũng không được 

lếu  láo,  coi  thường.  Nhưng  có  người  lại  nói  lên  ví  dụ  như  sau: 

"Có  ông  nọ  luôn  luôn  tạo  ra  những  tội  nghiệp,  toàn  làm  những 

chuyện  ác  nhưng  không  hiểu  sao  hiện  giờ  ông  nầy  vẫn  làm  ăn 

giàu  có,  như  vậy  là  không  có  nhân  quả,  không  có  công  lý  phải 

không?" Có một bài kệ như sau: 

Túng sử bách thiên kiếp, sở tác nghiệp bất vong; 

Nhân duyên hội ngộ thời, quả báo hoàn tự thọ. 

Nghĩa là: 

 Trải qua trăm ngàn kiếp, nghiệp tạo chẳng mất tiêu;  

 Nhân duyên đầy đủ thời, quả báo mình lại thọ.  

Bởi thế cho nên phải biết nghiệp mình tạo ra thì thế nào cũng có 

báo ứng; chỉ là vấn đề thời gian, mau hay chậm, nhân duyên đã 

hội hợp đầy đủ chưa mà thôi. 

Lại  có  người  nói  nếu  như  "Trải  qua  trăm  ngàn  kiếp,  nghiệp  tạo 

chẳng mất tiêu, vậy mình không có cách gì để làm tiêu trừ được 

tội  chướng  của  mình  sao?"  Cũng  không  phải  là  không  có  biện 

pháp. Biện pháp để trừ tội nghiệp là "Duy nguyện Tam-bảo, từ bi 

nhiếp thọ, phóng tịnh quang minh, chiếu xúc ngã thân." Nghĩa là 

nguyện  xin Tam-bảo, từ bi dẫn dắt, phóng ánh sáng lành, chiếu 

rọi thân con. Hy vọng Phật, Pháp, Tăng, Tam-bảo có thể theo chí 

nguyện từ bi của các Ngài mà dùng ánh quang minh thanh tịnh vô 

ngại  chiếu  sáng  nơi  thân  của  mình.  Khi  ánh  quang  minh  chiếu 

21 

đến thân mình, tam chướng (phiền não chướng, báo chướng, và 

nghiệp chướng) được tiêu trừ, giống như mây trôi trăng hiện, bản 

lai thanh tịnh của tâm mình lại bừng hiện vậy. Cho nên nói "Chư 

ác tiêu diệt, tam chướng nguyện trừ. Phục bổn tâm nguyên, cứu 

cánh thanh tịnh." Nghĩa là chư ác tiêu diệt rồi thì tam chướng đều 

quét sách. Khôi phục lại nguồn tâm cứu cánh luôn thanh tịnh. 

Sau khi giảng xong bài văn Sám-hối nầy, tôi hy vọng rằng quý-vị 

hiểu sự tai hại của chuyện không sám hối và lợi ích của việc sám 

hối. Ngoài ra còn có một bài sám hối như sau: 

Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp, 

Giai do vô thủy tham sân si, 

Tùng thân ngữ ý chi sở sinh, 

Nhất thiết ngã kim giai sám hối. 

Dịch là: 

 Mọi thứ ác nghiệp tạo từ xưa,  

 Ðều do vô thỉ tham, sân, si,  

 Ở nơi thân, miệng, ý mà sinh,  

 Con nay sám hối hết tất thảy.  

Bài sám hối nầy không những có thể làm mình sám hối được tội 

chướng mà còn chỉ cho thấy nguyên nhân của việc tạo tội. Do đó 

tôi hy vọng rằng quý-vị mỗi ngày ở trước bàn Phật niệm bài văn 

nầy tối thiểu ba lần. Bây giờ tôi sẽ giải thích sơ qua ý nghĩa của 

bài này cho quý-vị nghe. 

22 

"Vãng tích" nghĩa là hồi xưa; gần là nói trong đời nầy mà xa nữa 

là nói vô lượng kiếp về trước. Trong thời gian đó, chẳng những là 

có lúc mình vào bụng trâu hay ra thai ngựa, cũng có khi sinh vào 

nhà họ Trương, lại có lần làm con họ Lý. Luân chuyển trong lục 

đạo, và trong giai đoạn nầy, không biết mình đã tạo ra bao nhiêu 

là tội nghiệp nữa. 

Vì sao mà mình tạo tội nghiệp? Bài sám hối giải thích rất rõ ràng, 

"Tất cả đều do vô thỉ tham, sân, si" nghĩa rằng do tam độc tham, 

sân, si làm phát sinh vô số tội nghiệp. Cũng lại vì ba thứ độc nầy 

làm chủ nên thân thể mình mới phạm vào những tội như sát sinh, 

trộm cắp, và dâm dục. Miệng thì phát sinh ra những tội vọng ngữ, 

nói thêu dệt, nói lời ác ôn, nói lưỡi hai đằng. Cho nên trong bài 

văn có nói "Tùng thân ngữ ý chi sở sanh" nghĩa là do nơi thân, 

ngữ, ý mà phát sinh ra. 

Bất luận là tội do thân tạo ra như là sát sinh, trộm cắp, dâm dục 

hoặc là nơi miệng tạo ra như là nói láo, nói lời ác ôn, nói lời thêu 

dệt, nói lưỡi hai đằng hoặc là tội phát sinh nơi ý niệm như tham, 

sân,  si,  mình  đều  phải  khẩn  thiết  sám  hối.  Nếu  không  thì  mình 

giống như người rớt vào bùn lầy, càng lúc càng lún sâu. Khi tội 

nghiệp càng lúc càng thâm trọng thì chính mình cũng không còn 

chỗ nào ngoi lên được, không còn cách gì mà cứu vớt được nữa. 

Tôi  hy  vọng  rằng  quý-vị  hiện  ngồi  đây  đều  có  đầy  đủ  thiện  căn, 

không quên chuyện sám hối, nhất định quý-vị có thể phát nguyện 

sám hối nghiệp chướng và tiêu trừ tất cả tội lỗi. 

Giảng ngày 15 tháng 6 năm 1958 



23 

Tu Hành Có Bốn Giai Ðoạn 

Hãy coi ngày quy y là ngày sinh nhật. 

Cuộc đời tu hành tính từ đó. 

Một  năm  có  bốn  mùa:  Xuân,  hạ,  thu,  đông.  Ðó  là  chuyện  hiển 

nhiên, ai cũng biết. Nhưng quý-vị có biết chăng là đời người cũng 

phân thành bốn giai đoạn: Sanh, lão, bệnh, tử. Làm người, ai ai 

cũng  chết,  nên  mình  phải  tính  chuyện  về  sau  mà  lo  tu  Ðạo.  Tu 

hành cũng có bốn giai đoạn, tức là: học, hành, thành, và liễu. 

Con người từ lúc mới ra đời đến lúc hai mươi tuổi là khoảng thời 

gian  học  Ðạo.  Trong  thời  kỳ  này  mình  phải  học  hỏi,  học  Phật-

pháp cho giỏi. Cũng giống như là trong sách Ðại-học có nói: "Tại 

minh minh đức." Nghĩa là làm chói ngời cái đức sáng suốt. Ðó là 

lúc  mình  huấn  luyện  đức  tánh  của  mình  ngày  càng  thêm  trong 

sáng. Từ hai mươi mốt tuổi cho đến lúc bốn mươi là khoảng thời 

gian hành Ðạo. Ðây là lúc mình áp dụng cái sở học; đem chỗ học 

hỏi  và  sự  hiểu  biết  khi  trước  của  mình  ra  phổ  độ  chúng  sinh, 

khuông  phò  thế  tục.  Như  trong  sách  Ðại-học  có  viết:  "Tại  thân 

dân" nghĩa là làm đổi mới đời dân. Từ tuổi bốn mươi mốt cho đến 

tuổi sáu mươi gọi là thời gian thành Ðạo. Trong sách Ðại-học có 

ghi rằng: "Chỉ ư chí thiện" nghĩa là ngừng lại ở nơi tốt đẹp nhất. 

Khổng-tử giảng về "chí thiện" nhưng không được triệt để lắm, bởi 

vì chưa đạt tới cảnh giới Chân-không Niết-bàn, nên chưa phải là 

cứu cánh. Vì vậy ở giai đoạn chót, chúng ta cần phải "liễu Ðạo." 

Sau  khi  thành  Ðạo  rồi,  mình  trở  về  cảnh  giới  Niết-bàn.  Nếu  so 

sánh với ba cương lĩnh của Nho-giáo: "Minh-đức, thân-dân, chỉ ư 

chí-thiện" thì Phật lý tu hành viên dung hơn nhiều nữa. 

24 

Có người nói: "Từ lúc nhỏ tới lúc hai mươi tuổi tôi chưa tin Phật. 

Bây giờ, nói là học Ðạo thì thời gian đó đã qua rồi. Làm sao tôi 

còn  học  hỏi  được?  Phải  chăng  tôi  không  cần  học?"  Quý-vị  phải 

hiểu, khi tôi nói tới bốn giai đoạn, đó chỉ là điều lý tưởng mà thôi, 

không  phải  là  cố  định,  bất  di  bất  dịch.  Bởi  thế  mình  có  thể  coi 

ngày quy y như là ngày sinh nhật vậy, rồi từ ngày đó tính đi mới 

kể là thời gian bắt đầu tu hành. 

Lại có người nói: "Tôi đã quy y được bốn năm rồi mà sao chưa 

học được một chút Phật-pháp gì cả?" Kỳ thật quý-vị tuy đã quy y 

được bốn, năm năm, nhưng đối với Phật-giáo, chẳng qua quý-vị 

chỉ là một đứa trẻ bốn, năm tuổi mà thôi. Bởi thế quý-vị đừng lo 

sầu  rằng mình  không  làm  nên  việc  gì  cả.  Phật-pháp  rất là  thâm 

áo. Chỉ cần sau khi mình quy  y,  hai mươi năm nổ lực học Ðạo, 

hai mươi năm nổ lực hành Ðạo, thì chẳng lẽ mình không có ngày 

thành tựu sao? 

Lại có một ông lão cảm khái thở dài mà than rằng: "Hiện nay tôi 

đã  tám  mươi  tuổi  rồi,  e  rằng  không  còn  cơ  hội  để  có  được  hai 

mươi năm rồi thêm hai mươi năm nữa để mà hạ thủ công phu." 

Ðúng  vậy.  "Thời  gian  giảm  khứ  mệnh  quang  vi,"  tức  là  ngày 

tháng  trôi  đi,  mạng  giảm  dần.  Ngày  tháng  thì  không  còn  nhiều 

đâu, thật đó! Nếu mình đem thời gian làm rút lại mà tính, cứ hai 

tháng  tu  Ðạo,  hai  tháng  hành  Ðạo  như  vậy  mà  suy  rộng  thì  chỉ 

cần  mình  chân  tâm  với  quyết  chí  thì  dù  già  cũng  như  kẻ  thanh 

niên, tinh tấn dũng mãnh, từng bước, từng bước mà tu tập thì lo 

gì không có ngày thành đạt. Hãy nổ lực! 

Giảng ngày 15 tháng 6 năm 1958 



25 

Thức Khuya Dậy Sớm, Vì Ai Mà Bận Rộn? 

Mình phải thức  khuya dậy sớm lễ Phật,  niệm Phật, cầu tiêu tan 

tội chướng. 

Nên vì Pháp mà bận rộn. 

Túc hưng dạ mỵ vi thùy mang. 

Chúng sinh nan độ phả kham thương. 

Mê chư trần lao tánh điên đảo. 

Nhĩ đề diện mệnh háo vô phương. 

Nghĩa là: 

 Thức khuya, dậy sớm vì ai rộn?  

 Chúng sinh khó độ thật đáng thương.  

 Mê mờ đời bụi lòng đảo lộn.  

 Nhéo tai trỏ mặt, dạy chẳng xong.  

"Túc hưng" nghĩa là dậy sớm, "Dạ mỵ" nghĩa là ngủ ban đêm. Có 

những người luôn làm nô lệ cho bản thân mình. Thức khuya dậy 

sớm tại vì sao? Cứu cánh vì ai mà bận rộn lăng xăng như vậy? Vì 

người khác? Vấn đề này tôi tin chắc rằng có nhiều người không 

giải  đáp  được,  thậm  chí  có  người  còn  nói:  "Tôi  không  bận  rộn 

chuyện gì cả, không lăng xăng gì hết!" 

Như vậy thật cũng lạ. Có những người làm việc mà cũng chẳng 

rõ công việc của mình là gì. Giống như con buôn, những kẻ ngày 

đêm lăng xăng bận rộn lo cho chuyện buôn bán của mình đến nỗi 

đêm  ngủ  không  yên  giấc.  Ðó  gọi  là  thức  khuya  dậy  sớm  lăng 

26 

xăng vì đồng tiền. Cho đến những kẻ sĩ, nông, công, thương, bởi 

vì muốn thành công nên không còn tự chủ, phải thức khuya dậy 

sớm. Trong Thi-kinh có một đoạn như sau: 

Kê ký minh dĩ hỷ, triều ký doanh hỷ. 

Phi kê tắc minh, thương giăng chi thanh. 

Nghĩa là: 

 Gà gáy sáng ư? Trời hừng tỏ ư?  

 Chẳng phải gà gáy! Ấy! Tiếng ruồi bay!  

Nghĩa là gà đã gáy sáng rồi, bây giờ mình phải dậy. Phải chăng 

là ban ngày rồi? Ồ! Nào phải là tiếng gà gáy, đó chỉ là tiếng con 

ruồi xanh mà thôi. Ðoạn văn nầy trong Thi-kinh diễn tả các vị hiền 

minh quân chủ thời xưa.  Các vị thấy đó, tuy thân làm hoàng đế 

mà  đêm  ngủ  cũng  không  ngon  giấc,  vì  mãi  lo  trời  chóng  sáng 

phải  lâm  triều  xử  lý  công  việc  đến  nỗi  nghe  tiếng  ruồi  bay  mà 

tưởng  lầm  là  tiếng  gà  gáy.  Như  vậy  thì  thức  khuya  dậy  sớm  vì 

dân mà bận rộn. Nên nói rằng: "Nhất nhân hữu khánh triệu dân 

lại chi." Nghĩa rằng một người có phước thì triệu dân được nhờ. 

Cũng như nếu một nước có một vị minh quân, vị vua hiền, nhân 

nghĩa trị vì thì trăm dân sẽ được hưởng ấm no hạnh phúc. Nên 

một vị quân vương sao lại không thể thức khuya dậy sớm để lo 

lắng hạnh phúc cho dân chứ? 

Là người tu Ðạo, chúng ta cần phải thức khuya dậy sớm, không 

vì lợi mà bận rộn cũng chẳng vì danh mà lăng xăng. Mình phải vì 

Pháp  mà  bận  rộn.  Mình  phải  "Túc  dạ  phỉ  giải,  dĩ  sự  chư  Phật" 

nghĩa là ngày đêm không mệt mỏi phụng sự chư Phật. Mình phải 

dậy sớm thức khuya ngày ngày lễ Phật, tụng kinh để biểu thị tâm 

27 

trung thực, lòng chân thành của người con Phật. Ðây không phải 

là lòng nghĩ một đằng mà miệng nói một nẻo, hoặc nói mà không 

làm. 

Khi lạy Phật phải chuyên tâm thành ý, vì lạy Phật có thể tiêu trừ 

tội  chướng.  "Phật  tiền  đảnh  lễ  tội  diệt  hà  sa,"  nghĩa  là  đảnh  lễ 

trước  mặt  Phật  tiêu  tội  nghiệp  nhiều  như  cát  sông  Hằng.  May 

rằng  tội  không  có  hình  tướng,  nếu  như  có  thì  sẽ  nhiều  như  cát 

trên  sông  Hằng  vậy.  Do  đó  mình  phải  thức  khuya  dậy  sớm  lễ 

Phật, niệm Phật, cầu cho tội chướng của mình tiêu trừ; mình nên 

vì Pháp mà bận rộn. 

Thật khó mà đo lường bản tính của chúng sanh. Ví như những kẻ 

thích ăn ngọt mà cho họ đồ chua thì họ không thích, không vui. 

Kẻ  thích  đồ  chua  mà  cho  đồ  ngọt  thì  y  lại  chẳng  vui  mừng.  Ðối 

với  hạng  người  như  vậy,  nếu  không  biết  phẩm  tánh  của  họ  thì 

khó có thể độ họ được. Bởi vì Phật có trí huệ, Ngài biết được căn 

tánh  của  chúng  sinh,  nên  tùy  nghi  ứng  hóa,  bôn  ba  không  ngại 

lao  khổ  để  độ  chúng  sinh.  Song  le,  chúng  sinh  không  những 

chẳng sinh lòng cảm động, lại còn chẳng chịu tiếp thọ sự dạy bảo 

của Phật Bồ-tát. Cho nên nói rằng: "Chúng sinh nan độ phả kham 

thương." Nghĩa rằng chúng sinh khó độ chẳng đáng thương sao? 

Chữ  "thương"  ở  đây  có  nghĩa  là  bi  thương.  Vì  chúng  sinh  ngu 

muội,  điên  đảo  nên  chư  Phật  Bồ-tát  mới  sinh  lòng  xót  thương 

vậy. 

Tại sao chúng sinh lại khó độ như vậy? Ðó là  bởi "mê chư trần 

lao  tánh  điên  đảo."  Nghĩa  là  bị  trần  lao  làm  cho  mê  hoặc,  điên 

đảo. Ðó là lời giải đáp. Bởi vì chúng sinh, trong vô lượng kiếp đã 

bị  lục  trần  làm  cho  nhiễm  ô  sâu  đậm.  Lặn  hụp  trong  biển  khổ, 

triển  chuyển  trầm  luân,  điên  đảo,  ngược  ngạo,  lấy  sự  khổ  làm 

28 

niềm vui, lấy điều sai cho là đúng. Ví như ngày nay con người ưa 

thích  ăn  mặc  theo  thời  trang,  chẳng  những  không  có  chút  trang 

nghiêm  nào  mà  còn  sinh  ra  nhiều  hậu  quả  không  tốt  về  sau. 

Người  đời  ai  ai  cũng  biết  nhưng  đều  phạm  vào  cái  lỗi  đó.  Ai  ai 

cũng tranh giành, ganh đua, không biết rằng biển khổ thì vô biên, 

nhưng  quay  đầu  thì  sẽ  tới  bến.  Cũng  giống  như  những  võ  khí 

chiến tranh bây giờ, loài người chẳng những không hủy bỏ chúng 

đi mà còn mỗi ngày tìm cách làm cho chúng thêm tinh xảo, nổ lực 

phát  minh  ra  những  thứ  giết  người  cho  thật  tối  tân,  thật  tinh  vi. 

Quý-vị xem, đây không phải là chuyện điên đảo thì là gì? 

Bởi  vì  sự  điên  đảo  của  chúng  sinh  cho  nên  tất  cả  các  vị  thánh 

nhân,  thiện-tri-thức  đều  hết  lòng  khuyên  dạy  chúng  sinh;  giống 

như  người  lớn  dạy  đứa  trẻ  con,  kéo  tai  mà  huấn  dụ.  Dù  vậy, 

chúng  sinh  cũng  chẳng  chịu  nghe  theo;  thậm  chí  còn  tìm  trăm 

phương  nghìn  cách  để  che  dấu  tội  lỗi  của  mình,  không  cho  kẻ 

trên biết.  Ðây  thật  chính  là  "Nhĩ  đề  diện  mệnh  hóa  vô  phương." 

Nghĩa là kéo tai, chỉ vào mặt để dạy nhưng cũng không sao dạy 

được. 

Ôi! Bản lĩnh phạm tội của chúng sinh thật vô song; ngay đến Phật 

Bồ-tát còn cảm thấy khó độ chúng sinh. Quý-vị thấy có thật đáng 

bi thương chăng? 

Giảng ngày 16 tháng 6, năm 1958 



Niệm Phật Giống Như Gọi Ðiện Thoại 

Nếu mình không gọi điện thoại, 

đâu ai trả lời. 

29 

Niệm niệm chân thành niệm niệm thông, 

Mặc mặc cảm ứng, mặc mặc trung. 

Trực chỉ sơn cùng thủy tận xứ, 

Tiêu dao Pháp-giới nhậm Tây Ðông. 

Nghĩa là: 

 Niệm niệm chân thành, niệm thấu suốt,  

 Lặng lặng cảm ứng, lặng trung dung.  

 Ðến khi núi mòn sông cạn hết,  

 Tiêu diêu Pháp-giới khắp Ðông Tây.  

Không biết quý-vị có liễu ngộ được chân nghĩa của bài kệ vừa rồi 

hay chăng? 

"Niệm  niệm  chân  thành,  niệm  thấu  suốt,"  chữ  niệm  đầu  tiên  nói 

lên  ý  niệm  do  tâm  phát  ra.  Chữ  niệm  thứ  hai  là  chỉ  ý  niệm  do 

miệng thốt ra. Nếu chỉ có ý niệm thứ nhì, tức là ý "niệm" phát ra 

từ  nơi  miệng  thì  không  còn  là  ý  niệm  chân  thành.  Cho  nên  tâm 

khẩu cần phải chân thành khi niệm danh hiệu Phật Bồ-tát. Chúng 

ta cần niệm đến chỗ tâm và miệng hợp nhất, một mà không hai. 

Chúng ta không thể tùy tiện mà niệm, cũng không thể niệm một 

cách  tán  loạn,  và  càng  không  nên  niệm  một  cách  tạp  nhạp  với 

nhiều vọng tưởng của mình. Nếu mình làm được như vậy thì mới 

gọi là chân thành được. 

Có được ý niệm chân thành thì nhất định sẽ được cảm ứng. Cảm 

ứng đó là gì? Là sự tương thông giữa tâm phàm phu của mình 

với tâm sáng lạng của chư Phật Bồ-tát. Ðó gọi là: 

30 

Quang quang tương chiếu; 

Khổng khổng tương thông. 

Nghĩa là: 

 Ánh sáng này chiếu ánh sáng kia;  

 Lỗ lông này thông lỗ lông kia.  

Tại sao có được cảm ứng như vậy? Giống như khi gọi điện thoại, 

bên  này  có  quay  số,  bên  kia  mới  trả lời.  Niệm  danh  hiệu  Bồ-tát 

cũng vậy, sẽ có lúc Bồ-tát hỏi mình rằng: "Thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, các vị cần điều chi?" Lúc đó mình cầu gì sẽ được nấy. Nếu 

thiếu thành tâm thì cũng như điện thoại có năm số, mà mình chỉ 

quay  có  ba  số  rồi  ngừng  tay,  làm  sao  đường  dây  có  thể  thông 

được. Niệm danh hiệu Bồ-tát cũng vậy, nếu mình niệm một chốc 

rồi ngừng lại, đó là thiếu thành tâm. Nhất định không có chuyện 

cảm thông được. 

Chỉ ai có cảm ứng mới nhận biết sự "quang quang tương chiếu" 

này.  Cũng  như  khi  gọi  điện  thoại,  phải  nhấc  ống  nghe  lên  mới 

nghe  rõ  người  bên  kia  đầu  dây.  Vì  phàm  phu  không  sao  thấy 

được luồng sóng qua lại của điện thoại nên bài kệ nói rằng: "Im 

lặng cảm ứng, im lặng trung dung." 

Còn nói đến: "Núi mòn, sông cạn hết" là chỗ mà "Bách xích can 

đầu trùng tiến bộ. Tán thủ thiên không biệt hữu thiên." Nghĩa là: 

Ðầu  sào  trăm  trượng  cứ  bước  tiếp.  Duỗi  tay  trời  sập:  một  trời 

mới. ý nói rằng:  ở nơi đầu sào trăm trượng, mình buông tay thì 

ngoài trời kia còn có bầu trời khác. Khi mình niệm đến chỗ sơn 

cùng thủy tận, thì lúc đó mình niệm mà không niệm bởi vì niệm và 

mình đã thành  một khối. Ðó là lúc mình có thể  "Tiêu dao Pháp-

31 

giới, nhậm Tây Ðông." Thí dụ khi mình muốn vãng sinh Cực-lạc 

thế  giới  thì  tức  khắc  được  như  ý.  Nếu  muốn  "đảo  giá  từ  hàng," 

trở lại độ chúng sinh thì mình cũng có thể ứng nghiệm; từ thế giới 

Cực-lạc mà trở lại thế giới Ta-bà, hoặc đến tất cả Pháp-giới khác. 

Không  chỗ  nào  mình  muốn  tới  mà  chẳng  đặng,  nên  nói  rằng 

"nhậm Ðông Tây" chính là: 

Nhất như ý, nhất thiết như ý. 

Nhất tự tại, nhất thiết tự tại. 

Nghĩa là: 

 Một việc như ý, muôn việc như ý,  

 Một việc tự tại, muôn việc tự tại.  

Cho nên người học Phật lúc nào cũng phải chân thành. Nếu mình 

không như vậy tức là hư ngụy, là thứ: "Khai không hoa, bất kết 

quả"  tức  là  nụ  hoa  giả  có  nở  ra  cũng  không  sao  kết  trái  được. 

Học Phật cần nhất là đừng tự dối mình. 

Thêm vào đó, cổ nhân lại có câu: "Quân tử cầu chư kỷ, tiểu nhân 

cầu  chư  nhân."  Nghĩa  rằng  người  quân  tử  thì  tìm  đáp  án  nơi 

chính  mình,  dựa  vào  năng  lực  của  mình,  còn  kẻ  tiểu  nhân  thì 

nương tựa, cầu cạnh kẻ khác. Chúng ta không thể có tâm ỷ lại, 

phải  biết  rằng  sự  cảm  ứng  là  tự  mình  chiêu  cảm  lấy,  không  do 

nơi  khác.  Có  người  nói:  "Niệm  Phật  để  được  sinh  Tịnh-độ;  như 

vậy  nhờ  Phật  mới  được  tiếp  dẫn."  Câu  nầy  có  thể  đúng  nhưng 

cũng có thể không đúng. Tại sao vậy? Bởi vì thuyết tiếp dẫn do 

đối căn cơ mà lập. Ðối với chúng sinh còn đầy lòng tham, luôn hy 

vọng chỉ dùng ít sức mà hoạch kết quả lớn; hay thích cho vay ít 

lấy  lãi  nhiều,  thánh  nhân  do  đó  phải  tùy  cơ  ứng  biến,  nói  rằng 

32 

Phật lực tiếp dẫn với mục đích là muốn chúng sinh nổ lực niệm 

Phật. Kỳ thật kẻ niệm danh hiệu Phật Bồ-tát mà được vãng sinh 

Tịnh-độ đều hoàn toàn do dựa vào sức lực của chính họ. 

Niệm Phật nào phải do Phật niệm giúp mình đâu! Khi muốn niệm 

danh hiệu Bồ-tát, có phải là ý niệm đó xuất phát từ Bồ-tát không? 

Nếu không thì làm sao gọi là nhờ vào tha lực được? Ðây giống 

như là Phật và Bồ-tát phóng quang gia bị cho  mình. Ðó cũng là 

sự cảm ứng do công đức mình niệm Phật Bồ-tát. Ðem chuyện gọi 

điện thoại ra ví dụ thêm lần nữa, nếu mình không nhấc điện thoại 

quay số thì đâu ai có thể tiếp chuyện cùng mình? Niệm Phật cũng 

đồng đạo lý như vậy. 

Kỳ thật, tâm niệm hy vọng Phật tiếp dẫn mình vãng sinh Tịnh-Ðộ 

thực  ra là  tâm  tham,  tâm  ỷ  lại,  là  cái  tâm  mình  không  muốn  có. 

Khi tu hành, phải tự dựa vào năng lực của mình, phấn chấn tinh 

thần, dũng mãnh tinh tấn; phải biết quả báo không phải là kẻ khác 

mang đến mình. Cho nên niệm Phật không thể nói rằng nhờ Phật 

lực tiếp dẫn được. 

Cổ nhân có câu: "Tướng tướng bổn vô chủng, nam nhi đương tự 

cường." Nghĩa rằng các vị tướng không phải sinh ra đã thành, kẻ 

nam nhi phải tự  lực tự cường. Chúng ta học Phật cũng phải có 

tâm khí như vậy: 

Phật-đà bổn vô chủng, 

Chúng sinh đương tự cường. 

Nghĩa là:  

 Ðức Phật không do chủng tộc nào thành,  

33 

 Chúng sinh phải tự lực tự cường.  

Nếu  không  như  vậy  suốt  ngày  cứ  ỷ  lại  vào  uy  lực  của  Phật  thì 

cũng như là những người con của tỷ phú, ỷ lại nơi di sản của ông 

cha mình, rồi rốt cuộc tự mình sẽ hại mình mà thôi. Cho nên quý-

vị mau mau tỉnh ngộ. 

Giảng ngày 16 tháng 6 năm 1985 



Ðừng Chờ Ðến Lúc Khát Mới Ðào Giếng 

Ai bảo mình lúc chưa bịnh, 

toàn làm việc hồ đồ, 

không biết lo gìn giữ thân. 



Bịnh hậu thủy tri thân thị khổ, 

Tử hậu phương tri thác dụng tâm. 

Nghĩa là: 

Bịnh rồi mới biết thân nầy khổ, 

Chết xong mới rõ lầm dụng tâm. 

Ðây là bịnh thông thường của chúng sinh: Khi chưa bịnh thì thế 

gian nầy thật hết sức sung sướng và đầy đủ. Ðến khi bịnh, không 

động đậy được, không ăn uống được, mất hết tự do, chịu đủ thứ 

thống khổ khó nhẫn, lúc đó mới biết rằng nguyên nhân cái khổ là 

do thân nầy mà ra. Nhưng lúc biết vậy thì đã quá trễ. Nên nói: 

34 

Lâm nhai lạc mã thu cương vãng. 

Thuyền đáo giang tâm bổ lậu trì! 

Nghĩa là: 

Ngựa đến vực thẳm, thâu cương thì quá trể. 

Thuyền tới giữa dòng, vá lỗ chậm lắm thay! 

Ai  bảo  lúc  chưa  bịnh,  cứ  làm  việc  hồ  đồ,  không  biết  lo  giữ  gìn 

thân mình. Bịnh khổ như vậy, hà huống chuyện lớn sinh tử. 

"Tử hậu phương tri thác dụng tâm," chết rồi mới biết mình dùng 

tâm  sai  lầm.  Bình  thường  mình  không  chịu  kiểm  điểm,  đến  khi 

xuống  tới  Diêm-vương  mới  biết  rằng,  lúc  sinh  tiền  mình  làm 

những  chuyện  không  chính  đáng,  những  chuyện  sai  lầm.  Lúc 

sống thấy người niệm Phật, thì mình phỉ báng, nói rằng họ mê tín; 

cười cho là họ ngu si. Bây giờ có hối hận thì đã muộn rồi! Sự đau 

khổ  trong núi  kiếm  và  vạc  dầu  như  thế  nào,  tự  mình  chiêu  cảm 

lấy. Cho nên "Ngựa khi đã tới bờ vực thẳm mới gò cương thì quá 

trể.  Thuyền  đến  giữa  dòng  rồi  mới  vá  chỗ  thủng  thì  quá  chậm." 

Cho nên ai kêu mình không chịu chuẩn bị tương lai. 

Vì thế Chu Tử nói rất hay: "Nghi vị vũ nhi trù mâu, vật lâm khát 

nhi quật tĩnh." Nghĩa là khi trời chưa mưa thì mình phải lo sắp đặt 

trước; thí dụ như sửa mái nhà.  Khi chưa mưa xuống mình phải 

mau mau chuẩn bị đối phó những chuyện sẽ xảy ra lúc trời mưa. 

Như ở miền bắc Trung Hoa vì những cửa sổ làm bằng giấy, nên 

trước  khi  mưa,  cửa  sổ  cần  dán  kín.  Nếu  cửa  không  dán  kỹ  trời 

mưa sẽ ướt đồ vật bên trong. Ðợi mưa mới đi dán cửa sổ thì đã 

quá  muộn  rồi.  Ðừng  chờ  tới  lúc  khát  rồi  mới  đào  giếng.  Như 

những người ở nơi xa xăm không có ống nước dẫn nước lại, họ 

35 

phải nghĩ cách để giải quyết vấn đề cung cấp nước. Không phải 

chờ đến lúc khát rồi mới đi đào giếng; như vậy thì quá trể. 

Mình học Phật cũng vậy, phải hiểu rằng mọi sự vô thường, không 

ai thoát được cái chết. Tại sao mình không lo chuyện hạ thủ công 

phu để giải quyết cái chết? Cho nên: 

Nhược yếu nhân bất tử, 

Tiên hạ tử công phu. 

Nghĩa là: 

Mình nếu muốn không chết, 

Thì phải tu hết mình. 

"Tử công phu" (tu hết mình), có nghĩa là giống như ngày hôm nay 

mình đả thất, niệm danh hiệu Bồ-tát. Ðả thất, thứ nhất là cầu thế 

giới  hòa  bình;  thứ  hai  là  vì  chuyện  về  sau  của  chính  bản  thân 

mình. Thế cũng giống như chưa mưa mà mình đã chuẩn bị trước. 

Mình  đả  thất  thì  năm  nào  cũng  phải  tham  gia,  không  thể  gián 

đoạn, như vậy mới có thể kết được đại nhân duyên với A Di Ðà 

Phật và Quán Thế Âm Bồ-tát. Mình cần phải niệm Ðức A Di Ðà 

Phật tới độ là coi Ngài như sư phụ của mình, xem Ngài Quán Thế 

Âm Bồ-tát như là người bạn của mình. Nếu như được làm đệ tử 

của Phật, làm bạn của Bồ-tát, trải qua nhiều năm tháng, tự nhiên 

mình cũng sẽ trở thành bạn thân của các vị đó. Như vậy thì chư 

Phật  Bồ-tát  sẽ  tiếp  dẫn  mình  về  thế  giới  Cực-lạc  vào  phút  cuối 

cùng. Quý-vị đừng nên hồ nghi, bởi vì: 

Tu Ðạo chi nhân tâm mạc nghi, 

Nghi tâm nhất khởi tiền đồ mê. 

36 

Nghĩa là: 

Lòng người tu Ðạo chớ ngờ nghi, 

Nghi ngờ nổi dậy liền mờ mê. 

Nghĩa là người tu Ðạo chớ có tâm nghi ngờ, khi lòng nghi nổi dậy 

thì  đi  vào  sự  mê  mờ.  Chúng  ta  nên  nghe  lời  của  thiện-tri-thức, 

không nên có lòng nghi ngờ. Thí dụ như thiện-tri-thức nói tu hành 

cần  phải  có  khổ  công,  thì  mình  phải  tin  như  vậy.  Nếu  mình  có 

lòng tin một cách triệt để nhất định sẽ được minh tâm kiến tánh, 

phản bổn hoàn nguyên. Do đó mình phải thường nghe lời chỉ dạy 

của  bậc  thiện-tri-thức.  Nếu  vị  đó  dạy  mình  "niệm  Phật" thì  mình 

nhất định phải theo lời mà niệm Phật; nếu vị ấy dạy mình "đừng 

buông  lung"  thì  mình  không  được  buông  lung,  đó  là  yếu  quyết 

của việc tu Ðạo vậy. 

Như  đã  nói  trên:  "Bịnh  rồi  mới  biết  thân  này  khổ."  Bởi  vì  con 

người  mà  không  trải  qua  một  cơn  bịnh  khổ  thì  không  chịu  phát 

tâm tu hành đâu. Do vậy, kẻ chưa bịnh thì không hiểu sự thống 

khổ. 

Lại có câu rằng: "Phú quý tu đạo nan." Nghĩa rằng người giàu tu 

đạo rất khó, bởi vì việc gì cũng như ý cả thì làm sao họ nghĩ đến 

chuyện  tu.  Do  đó  nghèo  với  bịnh  là  thứ  trợ  duyên  cho  việc  tu 

Ðạo. Bịnh đến thì mình đừng âu lo, nghèo khốn cũng chớ ưu sầu. 

Có bài kệ như sau: 

Ngã kiến tha nhân tử, 

Tử tâm nhiệt như hỏa, 

Bất thị nhiệt tha nhân, 

37 

Tiệm tiệm luân đáo ngã. 

Nghĩa là: 

Ta thấy người ấy chết, 

Lòng ta nóng như lửa, 

Chẳng phải nóng cho người, 

Mà từ từ lửa tới ta. 

Nghèo  khốn  hay  bịnh  hoạn  hẳn  nhiên  giúp  mình  trưởng  dưỡng 

tâm tu Ðạo. Cũng như khi thấy người khác nghèo khốn, bịnh khổ, 

già chết, mình cũng phải phát tâm như thế. Ðời người giống như: 

"Trường  giang,  hậu  lãng  thôi  tiền  lãng."  Nghĩa  là  "Sông  Trường 

giang, sóng sau đẩy sóng trước." Nếu mình kịp thời phát nguyện 

vãng sinh, lúc gần chết, mình sẽ có sự chuẩn bị. Không vậy, lúc 

ấy mình hoảng sợ không biết cách đối phó. Giống như đất nước 

nếu không trải qua một cơn biến loạn thì nhân dân chỉ thích sống 

trong cảnh sung sướng an lạc, không màng đến  chuyện bảo vệ 

đất nước. Hiện tại Phật-giáo cũng như vậy, người ta không nghĩ 

cách để phục hưng Phật-giáo, nên Phật-giáo đi vào tình trạng ủy 

mị. 

Vì vậy mình phải đề xướng Phật-giáo; trách nhiệm không phải chỉ 

ở các vị Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, mà ở tại mỗi tín đồ Phật-giáo. Nếu 

như mỗi người chúng ta đều tự nhận trách nhiệm, thì lo gì Phật-

giáo  không  phát  triển!  Hiện  tại  có  những  tín  đồ  Phật-giáo  cho 

rằng  đạo  Phật  không  bằng  những  ngoại  đạo  thời  nay,  chẳng 

những họ không dám nhận mình là Phật-giáo đồ, thậm chí còn a 

dua với kẻ khác chê bai Phật-giáo là mê tín. Quý-vị thấy như vậy 

có  phải  là  đáng  thương  lắm  không?  Giống  như  ở  Cửu  Long 

38 

(Kowloon)  nơi  Ðạo  Phong  Sơn  có  một  đoàn  thể  ngoại  đạo 

chuyên  thu  nạp  những  Tỳ-kheo,  Tỳ-kheo-ni  trong  Phật-giáo,  tới 

đó để trải qua một phiên cải tạo làm cho họ mất đi gốc gác rồi trở 

ra phỉ báng Phật-giáo. 

Do đó chân chính tin Phật thì dù chết cũng không thay đổi, luôn 

luôn đề cao chí khí của mình, không vì kẻ khác chê cười, không 

vì  lợi  ích  mà  thay  đổi  chí  của  mình.  Nếu  như  mọi  người  không 

quên  mình  là  tín  đồ  Phật-giáo  thì  Phật-giáo  chắc  chắn  sẽ  phục 

hưng. 

Tuy những thứ ngoại đạo hiện đang hưng thịnh, nhưng chỉ nhất 

thời mà thôi. Bởi vì thiên đạo thì tuần hoàn: Vật tới cùng cực thì 

sẽ  quay  ngược  lại.  Quý-vị  đừng  để  cái  vẻ  bên  ngoài  của  chúng 

làm dao động tâm trí mình. Chân lý thì bất diệt, sự phục hưng của 

Phật-giáo thì hoàn toàn dựa vào nỗ lực của đại chúng. 

Giảng ngày 17 thánhg 6 năm 1958 



Niệm Danh Hiệu Bồ-Tát có thể Minh Tâm Kiến Tánh 

Tâm  tánh  của  chúng  sinh,  luôn  luôn  quang  minh  lỗi  lạc.  Chẳng 

qua là vì bị vô số tội chướng, vọng niệm, làm cho lu mờ đi thôi. 

Bản  tính  của  chúng  sinh  thì  thích  sướng,  ghét  khổ.  Do  vô  minh 

che đậy nên chúng sinh không biết cách để đạt tới sự an lạc sung 

sướng,  thoát  ra  khỏi  sự  thống  khổ.  Do  đó,  tuy  rằng  miệng  luôn 

nói là truy cầu sự an lạc nhưng, bất hạnh thay, hễ càng tìm kiếm 

thì càng thêm thống khổ. 

39 

Bồ-tát  là  người  có  lòng  từ  bi  quảng  đại,  đã  giác  ngộ,  biết  được 

làm thế nào để ly khổ, đắc lạc. Vì vậy đối với chúng sinh đau khổ, 

đáng  thương  xót,  Ngài  phát  tâm  nguyện  đại  bi  rộng  lớn,  tầm 

thanh  cứu  khổ.  Nên  chúng  sinh  mình  không  phải  là  hoàn  toàn 

tuyệt vọng. Chỉ cần mình có lòng thành khẩn, niệm tụng "Nam Mô 

Quán  Thế  Âm  Bồ-tát," thì  Ngài  sẽ  dùng  pháp  lực  vô  biên  để  độ 

thoát, giúp mình ly khổ, đắc lạc. Sự an lạc này là sự an lạc cứu 

cánh, là sự an lạc ở Tây-phương Cực-lạc. Do vậy, nói rằng niệm 

danh  hiệu  Bồ-tát  không  những  được  thoát  ly  khỏi  sự  thống  khổ 

của thế giới nầy, mà mình còn được vãng sinh về thế giới Cực-

lạc,  khi  hoa  khai  kiến  Phật,  tới  được  chỗ  an  lạc  thanh  tịnh  cứu 

cánh nhất. 

Niệm Bồ-tát có thể ly khổ, có thể làm cho mình liễu ngộ tâm tánh. 

Phải chăng có một việc quá dễ dàng như vậy? Nhiều chúng sinh 

còn  ngu  tối,  đặt  ra  câu  hỏi  nầy.  Bồ-tát  quả  phát  tâm  muốn  làm 

chuyện tiện nghi cho chúng sinh, nên Ngài mới nói ra pháp môn 

phương tiện như vậy. Tuy nhiên, vẫn còn nhiều chúng sinh, dầu 

với sự dễ dàng tuyệt đỉnh kia cũng không nhận thức được. Thật 

đáng tiếc thay! 

Có người lại nói rằng: "Niệm danh hiệu Bồ-tát thì có thể tiêu trừ 

được tội khổ, đó là điều tôi tin tưởng. Nhưng làm sao niệm Bồ-tát 

lại có thể làm cho tôi minh tâm, kiến tánh được?" Vài ngày trước, 

tôi  có  nói  ví  dụ  về  chuyện  đánh  điện  thoại.  Bây  giờ,  lại  kể  cho 

quý-vị nghe một ví dụ khác còn đơn giản hơn. 

Ví như có một người bị bịt mắt, chỉ thấy bốn bể tối đen. Người đó 

đi tới đâu, nếu không đụng phải vào tường thì cũng va vô vách, 

làm cho sứt đầu bể trán, khổ không thể nói được. Nhưng, tự y lại 

không biết thế nào để tháo tấm khăn bịt mặt kia ra. May thay, y 

40 

gặp  được  một  người  có  lòng  từ  bi,  trông  thấy  y  tội  nghiệp  như 

vậy,  liền  giúp  y  mở  khăn  bịt  mắt  ra. Nhờ đó,  từ  chỗ  không  thấy 

đường, nay hắn ta có thể thấy mọi sự, không còn khổ sở, cũng 

không phải đi đụng vào tường, vào vách như xưa. 

Ðạo  lý  niệm  Bồ-tát  để  được  minh  tâm  kiến  tánh  cũng  tương  tự 

như vậy. Chúng sinh, y hệt như người bị bịt mắt kia, xưa nay mắt 

đâu bị mù, chẳng qua chỉ bị che kín mà thôi. Tâm tánh của chúng 

sinh cũng như vậy, xưa nay vẫn không mất mát, luôn luôn quang 

minh lỗi lạc. Chẳng qua là vì bị vô số tội chướng, vọng niệm, làm 

cho lu mờ đi thôi. Bồ-tát cũng giống như người có lòng từ bi kia. 

Ngài  giúp  mình  giải  trừ  nghiệp  chướng  đã  che  đậy  bản  tánh 

quang  minh  trong  tâm  mình;  để  mình  có  thể  phản  bổn,  hoàn 

nguyên; khôi phục lại bản lai diện mục. 

Cho nên, mình không thể không niệm danh hiệu Bồ-tát được. Bởi 

vì, giống như người bị bịt mắt kia, nếu không cầu kẻ khác, không 

chịu  tiếp  nhận  sự  giúp  đỡ  của  kẻ  khác,  thì  đừng  nói  là  vẫn  cứ 

phải  đi  đụng  vào  tường,  mà  còn  có  khi  đi  lạc  lối,  rơi  xuống  hố 

thẳm, nguy hại đến tánh mạng nữa. 

Ở đời nầy, số người có tội ác thì nhiều vô kể. Nếu như không cẩn 

thận, lỡ một mai lạc bước, rơi xuống vực sâu tội lỗi, mất đi thân 

người,  thì  muôn  vạn  kiếp  khó  mà  tìm  lại  được,  mang  hận  ngàn 

đời. Các vị cư sĩ! Hãy mau mau tiếp thọ sự khuyên dụ của đức 

Bồ-tát mà thường xuyên niệm tụng danh hiệu Ngài để được cứu 

độ ra khỏi chốn biển khổ sanh tử này. 

Giảng ngày 17 thàng 6 năm 1958 



41 

Chúng Sinh Vô Biên Thệ Nguyện Ðộ 

Chúng ta sao cam tâm nhìn họ đau khổ mà không tìm cách cứu 

họ, khiến cho họ được an lạc chứ? 

"Bồ-tát  úy  nhân,  chúng  sinh  úy  quả."  Bồ-tát  thì  sợ  nhân,  chúng 

sinh thì sợ quả. Nhân quả, hai chữ này chẳng những chúng sinh 

không thể thoát khỏi mà ngay cả Phật, Bồ-tát cũng chẳng thể trốn 

đặng. Chỉ vì Bồ-tát có cái nhìn sâu sắc nên Ngài chẳng tạo nhân 

ác;  do  vậy  thọ  hưởng  được  quả  khoác  lạc.  Chúng  sinh,  nhãn 

quang như hạt đậu; chỉ biết thấy những việc trước mắt nên luôn 

làm những điều xấu ác; bởi thế mới thọ quả báo đau khổ. 

Có  câu  nói  rằng:  "Ða  tái  đào  lý,  thiểu  tái  kinh."  Nghĩa  là  trồng 

nhiều cây đào, cây lý; trồng ít đi những bụi gai góc. Trồng nhiều 

nhân  tốt  thì  chắc  chắn  sau  nầy  sẽ  có  được  một  tiến  trình  sáng 

lạng. Còn nếu như chỉ nhìn vào những việc trước mắt, làm những 

việc  bất  nghĩa,  không  chịu  vun  trồng  những  nhân  tốt  thì  chắc 

chắn là dự bị cho mình một tiền đồ đầy gai góc sau này. 

Thế  nào  là  một  tiền  đồ  sáng  lạng?  "Tùng  thỉ  Tây-phương  quá 

thập vạn ức Phật-độ, hữu thế giới danh viết Cực-lạc." Nghĩa là ở 

phía trời Tây, cách đây mười vạn ức Phật-độ, có thế giới tên là 

Cực-lạc. 

Còn thế nào là tiền đồ đầy gai góc? Tức là "Ðịa ngục vô môn, khổ 

tự chiêu." Nghĩa là địa ngục không có cửa, tự mình rước lấy khổ. 

Ở Cực-lạc thế giới thì mặt đất là vàng ròng, ao hồ là bảy báu, trời 

gió thổi nghe rộn rã tiếng âm nhạc, không việc gì mà chẳng xứng 

tâm,  vừa  ý;  lại  còn  được  thấy  Phật,  nghe  Pháp,  chóng  thành 

42 

Phật-đạo.  Còn  địa  ngục  thì  sao?  Núi  đao,  vạc  dầu,  rừng  kiếm, 

chảo sôi; đó là những thứ mà mình sẽ làm bạn. 

Chúng sinh được tuyệt đối tự do chọn lựa con đường mình muốn 

đi.  Nếu  như  ý  muốn  ở  Tây-phương  thì  mình  phát  nguyện:  Cầu 

vãng sinh Tịnh-độ, cần tinh tấn, siêng năng niệm Phật Bồ-tát thì 

chắc chắn sẽ có ngày thành công. Còn nếu như thích địa ngục, 

thì  giản  dị  lắm:  Cứ  làm  ác  thì  sẽ  đọa  địa  ngục.  Tuy  nhiên,  tôi 

khẳng  định  rằng  con  người  chẳng  ai  lại  muốn  xuống  địa  ngục, 

không muốn vãng sinh Tây-phương Cực-lạc thế giới. Trừ phi anh 

ta  chẳng  tin  có  địa  ngục,  chẳng  tin  có  Cực-lạc;  trừ  phi  anh  ta 

không biết sự thống khổ của địa ngục và sự an lạc của Tịnh-độ. 

Ðối  với  những  kẻ  thiếu  thiện  căn,  thiếu  lòng  tin  như  thế,  mình 

không có phương cách gì để độ họ. Song đối với những kẻ chưa 

biết đạo thì mình có thể phát lòng từ bi mà dẫn dắt. Kẻ ngoại đạo 

thường nói: "Thiên đàng thì gần lắm. Thiên đàng dành cho các vị 

đó." Là  tín  đồ  Phật-giáo,  mình  phải  biết  xả  thân  quên  mình.  Ðối 

với  thân  hữu,  mình  phải  khuyên  họ,  nói  cho  họ  nghe  công  đức 

niệm  danh  hiệu  Bồ-tát  và  ích  lợi  của  Cực-lạc  thế  giới.  Phải  nói 

"Cực-lạc  thế  giới  là  của  chúng  sinh."  Nếu  như  mình  thường 

xuyên tuyên thuyết đạo lý nầy, thì mình chính là một vị hành đạo 

Bồ-tát;  cùng  với  chư  Bồ-tát  đi  chung  một  con  đường;  cùng  làm 

bạn với những vị Bồ-tát, bất thối. 

Do  đó,  không  những  mình  cần  niệm  danh  hiệu  Bồ-tát  mà  còn 

phải thường khuyên người khác niệm nữa. Như vậy thì mình mới 

xứng  đáng  là  một  đệ  tử  của  Phật;  mới  có  thể  nói  rằng mình  đã 

không quên lời phát nguyện, bốn lời hoằng thệ lúc quy y. Nên khi 

nói:  "Ðộc  lạc  lạc,  bất  như  chúng  lạc  lạc."  Nghĩa  là  cái  vui  mình 

vui, sao bằng cái vui mọi người cùng vui. Tất cả chúng sinh đều 

43 

có  Phật  tánh.  Ðối  với  những  kẻ  có  cùng  Phật  tánh  như  mình, 

chẳng khác gì mình cả, thì lẽ nào mình lại cam tâm nhìn họ đau 

khổ mà không tìm cách cứu họ, làm họ được an lạc chứ? 

"Hữu  chí  giả,  sự  cánh  thành."  Nghĩa  rằng  người  có  chí  thì  việc 

chắc thành. Bởi vì chúng sinh khó độ, nên tín đồ Phật-giáo chúng 

ta mỗi ngày, sáu thời, phải ghi nhớ, đừng quên chuyện độ chúng 

sinh. 

Giảng vào ngày 18 tháng 6, năm 1958 



Học Phật Cần Phải Tu Giới, Ðịnh, Huệ 

Thường  dùng  Giới  Ðịnh  Huệ  để  tự  thức  tỉnh,  vì  chúng  giúp  ích 

việc tu hành. 

Giới, Ðịnh, Huệ là việc học vô lậu, người tu hành cần phải có đầy 

đủ. 

Giới  tuy  có  năm  giới,  thập  giới,  Bồ-tát  giới  v.v...  nhưng  cơ  bản 

nhất là Ngũ-giới: Không sát sanh, không ăn trộm, không tà dâm, 

không vọng ngữ, không uống rượu. Trì giới thì không tạo tội. 

Ðịnh là gì? Ðịnh tức là thiền định, nói rộng ra chút nữa có nghĩa là 

bất biến. Có kẻ tu hành đầy vọng tưởng. Hôm nay tu thiền, ngày 

mai nghe nói niệm Phật công đức to lớn, liền bỏ tham thiền mà 

niệm Phật. Sau vài ngày lại nghe nói trì chú là thù thắng bèn bỏ 

niệm Phật mà trì chú. Người như vậy, nay tu pháp môn này, mai 

tu pháp môn khác, kết quả chẳng tu thành cái gì. Lại còn có kẻ 

niệm  Phật,  niệm  Bồ-tát  một  ngày  niệm,  mười  ngày  nghỉ,  hoặc 

ngày  nay  niệm  ngày  mai  nghỉ,  đó  đều  gọi  là  không  có  định  lực. 

44 

Ðịnh lực đối với người tu hành rất là quan trọng; không có định 

lực,  tu  đạo  đương  nhiên  thất  bại.  Thiếu  định  lực  thì  đạo  tâm 

chẳng kiên cố, dễ dàng bị ảnh hưởng bên ngoài chi phối làm đọa 

lạc. 

Tiếp  đến  là  Huệ,  tức  là  trí  huệ.  Làm  người  có  kẻ  thông  minh, 

người  ngu  dốt.  Vì  sao  có  kẻ  thông  minh  lại  có  người  ngu  độn? 

Ðấy là do nhân quả, nếu quá khứ tu hành niệm Phật thì đời nầy 

chắc chắn có được trí huệ; ngược lại chẳng trồng thiện căn thì trí 

huệ đương nhiên chẳng có. 

Trong Sách Ðại-học nói: 

Ðịnh nhi hậu năng Tịnh, 

Tịnh nhi hậu năng An, 

An nhi hậu năng Lư, 

Lư nhi hậu năng Ðắc. 

Nghĩa là: 

Có Ðịnh rồi mới Tịnh, 

Có Tịnh rồi mới An, 

Có An rồi mới Sáng, 

Có Sáng rồi mới Ðược. 

Do đó có Ðịnh mới sinh được Huệ. Nếu chẳng có Ðịnh, tạp niệm 

đầy dẫy, vọng tưởng lăng xăng thì làm sao có thể thấy suốt đúng, 

sai, rõ ràng chân lý được. 

45 

Giới  nghĩa  là  quy  luật  giúp  mình  đề  phòng  phạm  tội.  Khi  chưa 

phạm tội, mình cần tu Ðạo, bí quyết tu đạo là ở định lực. Có định 

lực  thì  sinh  trí  huệ,  từ  đó  mới  có  thể  liễu  đạo  thành  Phật.  Nên 

Giới,  Ðịnh,  Huệ  là  điều  kiện  tất  yếu  mà  người  tu  Ðạo  phải  có. 

Không trì giới thì có thể tạo tội nghiệp, thiếu định lực thì tu Ðạo 

không thành, không trí huệ thì ngu si vô trí. 

Tôi khuyên các vị hãy lấy "Giới Ðịnh Huệ" ba chữ này khắc sâu 

vào lòng, thường đem ra tự cảnh tỉnh. Tôi tin rằng đối với việc tu, 

chúng giúp ích mình lắm. 

Giảng ngày 18 tháng 6 năm 1958 



Nước Chảy Trào Trước Cửa Chùa 

Bên này xưa nay không có nước lại tự nhiên có. Chẳng lẽ thật sự 

đây chính là do tôi mang lại? 

Hôm  nay  là  lễ  đức  Bồ-tát,  tuy  Chùa  Tây  Lạc  Viên  (Hồng  Kông) 

xây ở trên núi xa xôi, phải leo ba trăm bậc thang cấp mới lên tới 

được; song quý-vị tới đây tham gia đả thất thì vô cùng vui sướng, 

đủ thấy rằng quý-vị có tâm chân thành, tinh thần dũng mãnh tinh 

tấn. 

Kể  về  số  lượng  người  tham  gia  đả  thất  thì  mỗi  năm  mỗi  đông 

hơn. Nhiều người ở đây sau khi lạy Phật về cho biết rằng công 

việc làm ăn của họ thuận lợi hơn xưa. 

Như  vị  cư  sĩ  Viên  Quả  Lâm,  từ  ngày  đến  chùa  công  việc  càng 

ngày  càng  phát  đạt.  Còn  cư  sĩ  Ðàm  Quả  Bộc  từ  ngày  quy  y  thì 

46 

tăng phước diên thọ, năm nay tám mươi tuổi ngoài mà thân thể 

vô cùng tráng kiện. 

Có một em què từ bốn tuổi đến chín tuổi chẳng đi được, nhưng 

khi đến đây lạy Phật thì chân lành bịnh, có thể đi đứng được. Con 

gái nhà họ Viễn chân cũng bị bịnh, tìm thuốc bắc, uống thuốc tây 

nhưng  bịnh  chẳng  lành,  sau  khi  lạy  Phật  thì  bịnh  khỏi  ngay.  Do 

vậy nên nhiều người tuyên truyền rằng tôi có thể trị bệnh, thực sự 

chẳng qua đó là do công đức lạy Phật mà ra. 

Còn  một  chuyện  đáng  gọi  là  kỷ  niệm:  Trước  khi  chùa  Tây  Lạc 

Viên thành lập thì khu đất nầy là một hố sâu bảy tám thước. Sau 

đó mấy người thợ mới đổ đất san bằng để làm chùa. Chỗ đất nầy 

xưa  nay  chẳng  có  nước,  nhưng  đạo  tràng  xây  xong  rồi  thì  có 

nguồn nước chảy ra bất tận. Có người nói rằng nước nầy là do 

tôi đem từ núi Phù Dung lại. Vì khi tôi ở núi Phù Dung động Quán 

Âm thì ngoài động có nước, nhưng kỳ quái thay khi tôi đến chùa 

nầy  thì  nước  bên  kia  lại  cạn  mất.  Bên  nầy  xưa  nay  không  có 

nước lại tự nhiên có. Chẳng lẽ thật sự đây chính là do tôi mang 

lại?  Ðó  chắc  chắn  là  do  sự  cảm  ứng  của  Phật,  sự  ủng  hộ  của 

Thiên Long. 

Hôm  nay  quý-vị  vui  mừng,  hăng  hái  như  vậy,  song  cuộc  vui 

chóng  tàn,  phải  chờ  tới  sang  năm  mới  thực  hành  khóa  khác. 

Sang năm, quý-vị muốn tham gia đả Quán Âm Thất thì phải sớm 

ghi  danh  đồng  thời  phát  nguyện  đả  toàn  thất.  Ðến  tháng  mười 

một thì sẽ có A Di Ðà Thất, quý-vị cần phải dũng mãnh tinh tấn 

tham gia chẳng có phóng dật giải đãi. 

Nay tôi có pháp môn vô thượng nói cho quý-vị nghe, song trước 

khi nói Pháp, quý-vị phải biết rằng cầu Pháp không phải dễ. Nên 

47 

quý-vị phải đáp ứng lời tôi rằng sau khi nghe xong phải y Pháp tu 

hành thì tôi mới nói cho nghe. 

Pháp  môn  nầy  quý-vị  mỗi  ngày  phải  trước  mặt  Phật  mà  phát 

nguyện: 

Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ. 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

Bốn đại nguyện nầy quý-vị đều hiểu rõ, chư Phật thành Ðạo đều 

từ bốn lời nguyện này. Chư Bồ-tát lại cũng từ nơi nguyện đây tu. 

Lại còn mấy lời nguyện mà quý-vị am tường hơn, tức là: 

Nguyện sinh Tây-phương Tịnh-độ trung, 

Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu. 

Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh. 

Bất thối Bồ-tát vi bạn lữ. 

Nếu như quý-vị mỗi ngày có thể phát nguyện như vậy, thì tôi tin 

chắc  rằng  quý-vị  sẽ  được  gặp  mặt  đấng  Từ-tôn,  sẽ  không  lùi 

bước trên đường học Ðạo, và sẽ sớm được thành Phật. 

Giảng ngày 19 tháng 6 năm 1958 



48 

Gia Phong của Kim Sơn Thánh Tự 

Hai giờ sáng thức dậy tọa thiền đến nửa đêm mới ngủ. Cả buổi 

chỉ có một giờ nghỉ ngơi. 

Kim phùng nhất cửu thất lục niên, 

Thập phương đại chúng lại tham thiền. 

Thời khắc phân thiền đương ái tích, 

Hành trợ tọa ngọa tế toàn nghiên. 

Hư không đã phá minh tâm địa, 

Pháp-giới y nhiên kiến tánh thiên. 

Bổn lai diện mục hà xứ mịch, 

Trực hạ thừa dương Kim Sơn Tự. 

Nghĩa là: 

Nay nhằm năm một chín bảy sáu, 

Mười phương đại chúng về tham thiền. 

Giờ phút tích tắc cần quý giữ, 

Ði đứng nằm ngồi khéo dũa mài. 

Ðập nát hư không tâm địa sáng, 

Y nhiên Pháp-giới thấy tánh thiên. 

Bổn lai diện mục ở đâu tìm? 

Ngay đây, tức khắc: Kim Sơn Tự. 

49 

Hôm nay là ngày rằm tháng 12 năm 1976, quý-vị có thiện căn ở 

mười  phương  tới  cái  lò  lửa  của  Kim  Sơn  Thánh  Tự  để  tham 

thiền. Tham thiền không phải là chuyện đùa, phải chịu nhiều sự 

khốn  khổ.  Buổi  sáng  bắt  đầu  dậy  từ  hai  giờ  để  ngồi  thiền  (tọa 

hương). Ngồi một mạch đến 12 giờ đêm mới ngủ, trung gian chỉ 

có một giờ đồng hồ để nghỉ ngơi. Ðây là gia phong của Kim Sơn 

Thánh Tự. 

Trong  thời  kỳ  tham  thiền,  mình  phải  quên  thân,  quên  tâm,  quên 

cả  thế  giới;  tất  cả  mọi  thứ  đều  quên  hết;  tức  là  không  còn  cái 

"ngã"  nữa,  cũng  có  nghĩa  mọi  thứ  đều  là  không.  Khi  tới  được 

cảnh giới chân không như vậy, thì mới sinh được diệu hữu. Quý-

vị  phải  chú  ý!  Trong  lúc  tu  hành,  mình  không  thể  tùy  tiện  nói 

chuyện, tùy tiện nghỉ ngơi, không được vọng tưởng, cũng không 

được lười biếng hoặc tìm cách đi ngủ. Mỗi một giờ mỗi một phút 

mỗi  một  giây  đều  phải  biết  quý  trọng  nó,  nuối  tiếc  nó,  cho  nên 

người ta nói rằng: 

Nhất thốn thời quang, nhất thốn mệnh quang. 

Nghĩa là:  

Một chút thời gian là một chút mạng sống. 

Bởi  vậy,  khi  đi  cũng  tham  thiền,  khi  đứng  cũng  tham  thiền,  khi 

ngồi cũng tham thiền và khi nằm cũng tham thiền. Ði đứng nằm 

ngồi đều là tham thiền. Nên nói phải cần khéo lấy cái tâm mà mài 

dũa. Mài qua dũa lại, càng mài càng dũa thì càng sáng suốt. 

Mài  dũa  là  tham  thoại  đầu,  không  được  đình  chỉ,  không  được 

ngừng nghỉ. Lúc nào cũng tham câu "Niệm Phật Là Ai?" hoặc là 

tham  câu  "Khi  cha  mẹ  chưa  sinh  ra  ta,  thì  bộ  mặt  ta  như  thế 

50 

nào?"  Bởi  vậy,  nên  nói  mình  cần  phải  dùi  mài,  đục  dũa  cho  tới 

một ngày nào đó mình sẽ "đập nát đi cái hư không" (ám chỉ sự vô 

minh ngu muội). Ðến lúc đó thì mình sẽ hiểu rõ tâm địa của mình. 

Hư không tuy bị mình đập phá đi nhưng Pháp-giới thì vẫn y nhiên 

tồn tại. Pháp-giới đó tức là mười Pháp-giới, vẫn tồn tại, không có 

tạp  loạn  gì  hết.  Ðó  là  lúc  mình  thấy  được  tánh  thiên  nhiên  của 

mình. Cái bản lai diện mục của quý-vị thì phải tìm ở đâu? Quý-vị 

nên đến Kim Sơn Thánh Tự để tìm lại bản lai diện mục của mình. 

Quý-vị tới chỗ khác sợ rằng sẽ tìm không thấy đâu. 

Tám câu kệ tôi nói hôm nay, hy vọng quý-vị lưu tâm nhớ nó, theo 

đó mà tu hành, không thể ăn mà không tiêu hóa, đó thật là vô lý. 

Chớ xem việc nầy như gió thổi qua tai, nghe rồi cũng như chưa 

nghe, chẳng có ích lợi gì cả. 

Giảng ngày 15 tháng 12 năm 1976  

nhân dịp Thiền-thất tại Kim Sơn Thánh Tự 



Học Phật Cần Có Chân Tâm 

Nhất cử nhất động, nhất ngôn nhất hạnh, đều phải chân thật. 

Học  Phật-pháp  mình  cần  phải  có  tâm  chân  thật,  nhất  cử  nhất 

động, nhất ngôn nhất hạnh đều phải chân thật. Ðừng nên như kẻ 

thế tục, một nửa thật nửa giả. Nói năng thì lúc có chút thiệt thà; 

lúc lại đầy giả dối. Người tu Ðạo lúc nào cũng phải nói thật, làm 

chuyện thật, không được nói láo. Mỗi một ý niệm, phải bỏ đi điều 

lỗi lầm; trừ tập khí trong vô lượng kiếp và cố gắng cải đổi nó đi. 

Tội  lỗi  mình  đã  tạo  trong  vô  lượng  kiếp  phải  sám  hối  cho  hết 

sạch. 

51 

Tại sao có kẻ học Phật lâu năm như vậy mà không có một chút 

tương ứng nào cả? Là bởi vì mình còn bao che lỗi lầm của mình, 

không chịu đem tâm chân thật ra mà tu hành. Cho nên thời gian 

trôi qua uổng phí mà mình không khai được trí huệ chân chính, 

và cũng không được định lực chân chính. Thời gian trôi qua một 

cách oan uổng, mà mình đạo nghiệp chẳng được thành tựu, đó là 

điều thật đáng tiếc thay. 

Sống  trong  chùa,  mình  cần  phải  cần  kiệm  tất  cả  những  thứ  vật 

chất. Có câu rằng:  

Ái tích thường-trụ vật, 

Như hộ nhãn trung châu. 

Nghĩa là:  

Hãy quý vật của chùa, 

Như gìn giữ con ngươi (trong mắt). 

Ðồ  vật  của  chùa  như  gạo,  dầu,  tương  hay  dấm,  mình  đều  phải 

quý nó, không được lãng phí bừa bãi. Cho đến những cái mình 

dùng, một đầu ngọn cỏ, một khúc gỗ, một trang giấy mình cũng 

phải  biết  quý,  biết  tiếc  kiệm.  Nếu  ở  những  chỗ  nầy  mình  không 

cẩn  thận,  chẳng  biết  tiếc  phước  thì  làm  tiêu  hao  công  đức  biết 

bao. Rằng:  

Sở tu, bất như sở tạo, 

Sở đắc, bất như sở đâu. 

Nghĩa là: 

Công mình tu không bằng nghiệp mình tạo, 

52 

Ðiều mình được ít hơn thứ mình mất. 

Thêm  một  điều  nữa  là  nhất  cử  nhất  động,  nhất  ngôn  nhất  hạnh 

mình chớ tổn hại đến người khác. Khi nói thì phải dùng lời lẽ đức 

độ; không được nói lời ỷ ngữ (lời thêu dệt), lời dối trá, lời ác ôn 

hay lời hai đằng. Miệng là cái mà mình cần phải chú ý đặc biệt. 

Thân thì không được sát sinh, không được trộm cắp, không được 

tà dâm. Ý thì không được phạm tham sân si, đừng nên coi trọng 

tấm  thân  thịt  da  hôi  hám  nầy.  Nếu  tâm  tâm  niệm  niệm  mình  vì 

thân này lén trộm đồ ăn, tìm áo quần trang sức, hoặc tìm cách để 

thân nầy hưởng thụ, khoái lạc thì đó đều là điên đảo! Mình phải 

nghĩ làm sao mà xuất ly tam-giới (Dục giới, Sắc giới, Vô sắc giới), 

thoát ra khỏi lục đạo (địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh, A-tu-la, người 

và trời) luân hồi nầy, làm sao cải biến sửa đổi tập khí của mình. 

Phải  làm  cạn  sạch  bể  ái  tình.  Lúc  ấy  mình  mới  toại  tâm  mãn 

nguyện thành tựu đạo quả Bồ-đề được. 

"Tu  đạo,  mình  không  được  hưởng  phước."  Hãy  nhớ  lại  gương 

các  vị  lão  Tổ  tông  của  Phật-giáo.  Ðức  Phật  Thích  Ca  là  một  vị 

thái tử quyền quý cao sang nhất, song Ngài có thể bỏ tất cả để 

xuất gia tu Ðạo. Nếu nói đến thân phận, thì dù Ngài xuất gia rồi, 

Ngài  cũng  có  thể  ăn  ngon  mặc  đẹp,  ở  chùa  thật  tốt  thật  sang; 

song  Ngài  đâu  có  làm  vậy.  Ngài  tới  núi  Tuyết  Sơn  chịu  khổ  sở, 

đói  khát,  nóng  lạnh,  tu  hành  suốt  sáu  năm.  Trong  sáu  năm  đó, 

Ngài  không  ăn  đồ  ngon,  chẳng  ở  chỗ  đẹp,  cũng  không  có  kêu 

người ta tới cúng dường. Ngài chỉ ở đó kham chịu mọi khổ cực. 

Thử  ngẫm  nghĩ  xem  thân  phận  quyền  quý  của  Ðức  Phật  Thích 

Ca  Mâu  Ni,  người  tự  ý  chịu  khổ  tu  hành  như  vậy;  rồi  hãy  thử 

ngẫm  đến  thân  phận  của  mình  ra  sao?  Mình  bất  quá  chỉ  là  kẻ 

phàm  phu  thì  tại  sao  đòi  ăn  ngon,  mặc  đẹp,  ở  chỗ  tốt,  tham 

53 

hưởng thụ, không chịu cực lại còn sợ khổ! Quý-vị thử nghĩ xem 

mình so sánh với Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni, thật chẳng hết sức 

hổ thẹn sao? 



Ưng Vô Sở Trụ Nhi Sanh Kỳ Tâm 

Phải làm như chẳng hề làm. 

Khi làm xong việc gì, đừng chấp  

trước rằng có được công đức gì. 



Tác lễ vô trụ hóa vãng sanh. 

Vô cùng vô tận nghĩa di phong. 

Thập phương Như Lai đồng nhiếp thọ. 

Ly khổ đắc lạc xuất hỏa khanh. 

Nghĩa là: 

Không trụ lễ lạy, độ vãng sanh. 

Nghĩa lý phong phú chẳng tận cùng. 

Mười phương Như Lai đồng tiếp thọ. 

Thoát hầm lửa khổ được an vui. 

Ðạo Phật thường có câu: "Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm" (khởi 

tâm niệm mà chẳng trụ trước vào bất kỳ quan niệm, tình cảm hay 

hình tướng gì cả). Do đó khi giảng Chú Lăng Nghiêm, tôi có nói 

rằng: "Tác lễ vô trụ hóa vãng sanh." Chữ "sanh" này có nghĩa là 

54 

sanh sanh không ngừng, hóa hóa chẳng dứt. Tác lễ là lễ lạy chư 

Phật. Vô sở trụ có nghĩa là không chấp trước. Quý-vị nói: "Nếu tôi 

không tu hành gì hết thì sẽ chẳng có gì chấp trước!" Như vậy là 

lầm! Khi tu hành, quý-vị chớ chấp trước là mình có tu. Quý-vị nói: 

"Nếu lúc không ăn uống mà tôi chẳng chấp trước là tôi không ăn 

uống, thì cái bụng tôi có chịu đồng ý đâu." Song le nếu quý-vị ăn 

no  rồi,  mà  cứ  muốn  ăn  thêm,  thì  cũng  chẳng  đúng.  Kinh  Kim 

Cang nói: "Khởi tâm niệm song chẳng trụ trước vào đâu cả." 

Hôm nay có một người nghĩ rằng câu "Khởi tâm niệm song chẳng 

trụ trước vào đâu cả" thì cho rằng không cần tu hành, không cần 

niệm  chú,  cũng  chẳng  cần  tụng  kinh;  vậy  thì  mới  không  chấp 

trước. Không phải vậy đâu! Mình phải "hành sở vô sự" - làm mà 

như  chẳng  hề  làm.  Khi  làm  việc  gì  rồi,  quý-vị  đừng  nên  chấp 

trước rằng mình được công đức này nọ, thì đó chính là vô sở trụ. 

Khi có chỗ trụ trước thì có chỗ dính mắc, chỗ kẹt cứng, không thể 

siêu thoát được. Do đó, thâm tâm mình chớ trụ trước vào đâu cả, 

quét sạch hết mọi pháp, xa lìa hết mọi tướng. Lúc đó thì sự sanh 

sanh hóa hóa (cảnh do chân tâm hiển hiện) sẽ vô cùng vô tận. Do 

đó  câu:  "Vô  cùng  vô  tận  nghĩa  di  phong"  là  nói  sự  vô  cùng  tận 

của ý nghĩa câu Chú Lăng Nghiêm. Ý nghĩa của câu Chú nhiều 

đến nỗi không còn gì nhiều hơn nữa. 

Bởi  vì  thế  khi  mình  niệm  một  câu  Chú  Lăng  Nghiêm  thì  "Thập 

phương  Như  Lai  đồng  nhiếp  thọ,"  mười  phương  chư  Phật  đều 

nhiếp thọ mình, hệt như khi mình đối xử với một em bé vậy: "Con 

ơi đừng khóc nữa! Ta cho kẹo đây nè. Ðừng khóc! Chờ một tí ta 

sẽ cho con trái táo!" Khi em bé nghe trái táo tai nó vễnh lên, chú ý 

nghe. Cũng vậy, chư Phật mười phương nhiếp thọ quý-vị, khiến 

quý-vị "ly khổ đắc lạc, xuất hỏa khanh." 

55 

Trí Huệ Quang Minh Từ Vô Lậu 

Khi lòng có dục niệm, thật giống như của cải  

bị bọn cướp đoạt mất. 

Chư  Phật  Bồ-tát  hiền  thánh  tăng  đều  có  trí  huệ  quang  minh  vô 

lượng. Trí huệ đó là trí huệ vô lậu vô tận. 

Người thường ai cũng là hữu lậu bởi vì có vô minh. Phật Bồ-tát là 

vô lậu bởi vì các Ngài không còn vô minh nữa. Vô minh nghĩa là 

không  hiểu  biết,  hồ  đồ,  không  biết  cái  nào  đúng  cái  nào  sai, 

không phân biệt được trắng với đen. 

Cái lậu lớn nhất là dục lậu (lòng dâm dục), nếu mình có lòng dâm 

thì cũng giống như tài sản (công đức) của mình bị bọn cướp (lòng 

dục  vọng)  đoạt  mất  đi.  Cũng  giống  như  thân  cây  bị  sâu  khoét 

không còn dùng đặng. Lại cũng giống như mâm đồ ăn thơm ngon 

lại  bị  bỏ  một  đống  phân  ở  bên  trên  làm  cho  người  ta  buồn  nôn 

đến ba ngày. 

Có người lại nói: "ồ, tâm dâm dục nầy ai cũng có cả mà." Ðúng, 

bởi vì do có lòng dâm đó, nên mình mới phải tu hành. Nếu mình 

không  còn  dục  vọng  thì  bản  lai  trí  huệ  quang  minh  mới  hiện  ra. 

Nên "vô lậu" là chỗ mà người tu hành muốn tới; đó là đồ quý nhất 

người tu muốn đắc. 

Quý-vị phải hết sức chú ý! Trong sáu thứ thần thông (Thiên nhãn 

thông, Thiên nhĩ thông, Thần túc thông, Tha tâm thông, Túc mạng 

thông,  Lậu  tận  thông)  Lậu-tận-thông  nầy  nghĩa  là  gì?  Chính  là 

không còn dục lậu nữa, hoàn toàn không còn lòng dâm dục nữa. 

Nên nói rằng mình phải "đoạn dục khử ái" (Cắt đứt lòng dâm dục, 

chặt  phăng  tâm  ái  tình),  nếu  có  thể  tu  đến  chỗ  "lô  hỏa  thuần 

56 

thanh"  (công  phu  chín  mùi)  thì  mình  sẽ  tự  tại.  Nếu  không  đoạn 

dục, không khử ái thì mình luôn bị vô minh chi phối làm điên đảo. 

Từ  sớm  đến  tối  không  được  tự  tại,  không  được  sung  sướng  là 

bởi vì lòng dâm dục cứ phá phách mình. 

Các vị thiện-tri-thức! Ðây là chỗ thiết yếu mà mình cần phải đặc 

biệt dụng công. Bởi do nó mà mình phản bổn hoàn nguyên, khôi 

phục bản lai diện mục của mình, chứng được trí huệ vô tận; cái 

nguồn  đó  không  bao  giờ  cạn,  lấy  không  hết,  dùng  cũng  không 

xuể. 

Quý-vị cần phải phát tâm bồ-đề mới có thể phá được cửa sinh tử. 

Tự  mình  phải  phản  tỉnh  hỏi  lòng  mình:  Tại  sao  ta  cần  phải  tin 

Phật?  Tại  sao  ta  muốn  xuất  gia?  Tại  sao  xuất  gia  rồi  mà  mình 

không  tu  hành?  Tại  sao  xuất  gia  rồi  ta  vẫn  còn  đủ  thứ  vọng 

tưởng? Ðó là những vấn đề mà mình đừng nên bỏ qua, phải nghĩ 

cho thông suốt thì mới thoát khỏi Tam-giới, liễu sinh thoát tử, đến 

chỗ Niết-bàn an lạc được. 



Tu Ðức - Tạo Nghiệp 

Trong cuộc sống hằng ngày, ta giống như kẻ sống trong say đắm, 

chết trong mộng mị. Không tu một chút công đức nào, thì làm sao 

thành Phật được? 

Quý-vị thử nghĩ xem: Phật xưa kia, do tu vô lượng vô biên công 

đức, nên mới thành Phật được. 

Chúng ta tại sao chưa thành Phật? Là bởi chúng ta chưa có tu vô 

lượng vô biên công đức. Công đức của mình so với Ngài thật quá 

57 

sai  lệch.  Bởi  vì  một  mặt  thì  mình  tu  hành,  một  mặt  thì  tạo  tội 

nghiệp; do đó "Công tu không bằng tội nghiệp tạo ra." 

Từ  sáng  đến  tối  mình  tạo  thân  nghiệp,  tạo  khẩu  nghiệp,  tạo  ý 

nghiệp. Thử xét tư tưởng của mình: Hết tưởng người nầy không 

tốt lại tưởng người kia đối với mình không đẹp; tưởng người nọ 

đối với mình nghĩ như vầy, nói thế kia, cho nên trong lòng tạo ra 

đủ thứ nghiệp tham, sân, si. Ở nơi miệng, mình cũng tạo nghiệp, 

nào là nói thị phi (kẻ đúng người sai), hoặc là nói láo, nói lời thêu 

dệt, nói điều ác ôn, nói điều đâm chọc hai đầu làm cho người nầy 

người  kia  bất  hòa.  Có  những  người  một  ngày  không  nói  những 

chuyện  thị  phi  thì  giống  như  một  ngày  họ  không  sống  vậy.  Một 

ngày không nói láo giống như ngày đó họ không có cơm ăn vậy, 

họ cảm thấy rất là khó chịu, nên từ sáng tới tối phải nói chuyện thị 

phi, nói chuyện láo lếu thì họ mới sống được. Các vị coi thử mấy 

người nầy có kỳ quái chăng? Thật làm cho người ta tốn công giải 

thích! 

Những người có tật xấu mà tự mình không nhận lỗi, lại còn che 

đậy, bao che cho cái tội của mình. Cho rằng mình đâu có nói dối, 

mình nào có vọng tưởng, mình cũng chẳng có dục niệm, đeo cái 

mặt nạ giả để đi lừa người khác. Kỳ thật ở đời nầy làm sao mình 

có  thể  lừa  được  ai?  Chẳng  những  mình  không  lừa  được  người 

khác mà tự mình cũng không lừa được chính mình. Tại sao vậy? 

Tại vì khi mình có vọng tưởng, thì thử hỏi xem mình có biết hay 

không?  Nếu  mình  biết  thì  mình  không  cách  gì  lừa  được  mình. 

Nếu  không  lừa  được  chính  mình,  thì  làm  thế  nào  để  lừa  người 

khác chứ? Chỉ có người ngu si thì mới đi lừa kẻ khác thôi. 

Người  không  thật  sự  tu  hành  thì  mang  mặt  nạ,  lòng  dạ  đen  tối, 

không  giữ  quy  luật,  chẳng  làm  chuyện  quang  minh  chính  đại, 

58 

song không chịu thừa nhận. Do đó trong sự sinh hoạt hằng ngày, 

y giống như kẻ được sinh ra trong say đắm, chết đi trong mộng 

mị (túy sinh mộng tử). Không tu một chút công đức nào, thì làm 

sao thành Phật được? Những người nầy cách xa Phật đến trăm 

ngàn vạn dặm. 

Nói cách khác, công đức mà mình tu được ít hơn tội nghiệp mình 

tạo  ra,  tức  là  "Phần  thu  hoạch  không  nhiều  bằng  phần  mất  đi." 

Thử hỏi như vậy thì làm sao thành tựu được? 



Vạn Vật Ðều Nói Pháp Cho Mình  

Hễ tỏ rõ thì mới buông bỏ đặng. 

Không tỏ rõ thì cứ mãi chấp trước. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm có dạy rằng: "Phật thị hiện bách thiên ức 

chủng âm thanh, vi chúng sanh diễn thuyết diệu Pháp." Nghĩa là 

Phật thị hiện trăm ngàn ức loại âm thanh, để diễn nói Pháp mầu 

cho chúng sinh. Chúng ta cần giác ngộ tất cả các âm thanh trên 

thế giới, vì tất cả đều là tiếng thuyết Pháp. Rằng: 

Khê thanh tận thị quảng trường thiệt, 

Sơn sắc vô phi thanh tịnh thân. 

Nghĩa là: 

Suối reo là tiếng lưỡi rộng dài, 

Non xanh là bóng thanh tịnh thân. 

Tiếng âm thanh của con suối, con lạch giống như tiếng nói từ nơi 

lưỡi rộng dài của đức Phật diễn thuyết diệu Pháp; màu xanh của 

59 

núi, cũng chính là màu của thanh tịnh Pháp-thân, khiến kẻ trông 

thấy sinh lòng hoan hỷ. Nếu hiểu được triết lý này, thì trên đời, tất 

cả mọi thứ đều đang nói Pháp cho mình nghe. 

Người thiện nói Pháp thiện. Người ác nói Pháp ác. Con ngựa thì 

nói  Pháp  làm  ngựa,  con  trâu  thì  nói  Pháp  làm  trâu.  Chúng  làm 

mình hiểu nguyên nhân làm thân ngựa, thân trâu. Thì ra, những 

con ngựa, con trâu này kiếp trước là kẻ không hiếu thảo với cha 

mẹ, không cung kính với sư trưởng, hoặc không muốn nghe lời 

cha  mẹ,  ân  sư  giáo  huấn,  quay  lưng  nghịch  lại  cha  mẹ,  ân  sư, 

nên  giờ  đây  sinh  ra  làm  loài  súc  vật,  chúng  không  thay  đổi  gì 

mấy. 

Nói  tóm  lại,  trì  Ngũ-giới  và  hành  Thập-thiện  thì  mình  sinh  làm 

người hay lên trời. Khi có tham, sân, si, thì bị đọa ba nẻo ác (địa 

ngục, ngạ quỷ, và súc sinh). 

Con mèo đuổi bắt con chuột. Con cọp rượt ăn con thỏ. Kẻ mạnh 

hà hiếp kẻ yếu. Tất cả đều nói Pháp cho mình nghe. Sự gì cũng 

đều có nhân quả của nó. Mỗi việc đều có lập trường riêng,  đều 

nói lên Pháp kỳ-diệu cho mình nghe. Ông thầy thì nói Pháp của 

ông thầy. Học trò thì nói Pháp của học trò. Vị Tỳ-kheo thì thuyết 

Pháp của vị Tỳ-kheo. Vị Tỳ-kheo-ni thì thuyết Pháp của Tỳ-kheo-

ni.  Hữu  tình  thuyết  Pháp,  vô  tình  cũng  thuyết  Pháp.  Nếu  nhận 

thức được thì núi xanh, mây trắng, bông vàng, trúc biếc, vạn sự 

vạn vật đều thuyết Pháp cho mình nghe cả. 

Kẻ thổ phỉ đi ăn cướp tài vật của người khác là bởi vì trong quá 

khứ  y  từng  bị  kẻ  khác  cướp,  nên  bây  giờ  tới  đòi  nợ.  Nếu  xưa 

không bị người cướp mà bây giờ đi cướp của người, thì tương lai 

60 

y sẽ bị người cướp lại. Ðó gọi là hoàn trái (tức là trả nợ). Ðây là 

đạo lý chân thật về sự báo ứng trong vòng tuần hoàn nhân quả. 

Do đó, làm người mình phải biết "chánh đại quang minh, đại công 

vô tư" (đại công nghĩa là việc chung, vô tư nghĩa là không có lòng 

ích kỷ, tư vị riêng). Bất cứ mọi nơi, mọi lúc mình không nên nghĩ 

cách chiếm tiện nghi, không chịu thua thiệt. Thật sự thì "chịu thua 

thiệt là cách để được tiện nghi." Phải nhớ lấy, quý-vị, hãy ghi nhớ 

lấy.  Ðừng  nên  tìm  cách  để  chiếm  tiện  nghi,  mình  phải  nhường 

cho  người  khác,  chịu  thua  thiệt  đi.  Khi  được  tiện  nghi  mà  mình 

không  nhận,  mình  nhường  lại  cho  người  khác,  thì  đó  chính  là 

mình tồn giữ được cái đức. 

Mọi  người  phải  làm  đúng  với  cương  vị,  tận  tình  vì  chức  vụ  của 

mình.  Ðừng  tham  những  thứ  mình  không  xứng  đáng  hưởng, 

đừng uống quá lố những thứ rượu chè. Ðó cũng là thuyết Pháp 

vậy. 

Nên nói: 

Thanh thanh thúy trúc tổng thị pháp thân, 

Uất uất hoàng hoa vô phi bát nhã. 

Nghĩa là: 

Xanh xanh trúc biếc đều lộ Pháp thân. 

Lấp lánh cúc vàng không chẳng Bát-nhã. 

Mình phải quan sát tất cả mọi sự việc như vậy. Hễ hiểu rồi thì hãy 

buông bỏ mọi thứ. Không hiểu thì sẽ mãi chấp trước. 



61 

Ðừng Chờ Tới Lúc Già Mới Học Ðạo 

Tại sao mãi tới hôm nay mình vẫn chần chờ, chưa chịu tu? 

Sinh ra ở thế gian này, chúng ta phải biết mau mau tu hành, đừng 

nên  chờ  đợi.  Lúc  trẻ  không  tu,  chờ  đến  khi  đầu  bạc  mới  tu  thì 

nhiều khi không còn kịp nữa, cho nên có câu rằng: 

Mạc đãi lảo lai phương học Ðao, 

Cô phần tận thị thiếu niên nhân. 

Nghĩa là: 

Ðừng chờ đến già mới chịu tu, 

Mộ hoang lắm kẻ tuổi còn xanh. 

Người trẻ nhưng cũng mau đi đến chỗ chết. Con quỷ vô thường 

đâu  cần  biết  người  già  hay  trẻ,  khi  thời  điểm  đến,  thì  nó  không 

khách sáo với ai cả, nó sẽ lôi mình tới gặp Diêm-la-vương. Cho 

nên: 

Dương gian vô lão thiếu. 

Âm gian thường tương phùng. 

Nghĩa là: 

Trên dương thế, kể gì già trẻ. 

Dưới âm phủ, thường đụng mặt nhau. 

Các  vị  nên  chú  ý:  Thời  gian  rất  quý  báu.  "Một  chút  thời  gian  là 

một chút mạng sống." Cho nên chớ tùy tiện để cho thời gian trôi 

qua  lãng  phí.  Chờ đến  lúc  tam  tai  (nạn lửa,  nạn nước,  nạn  gió) 

tới, mình tránh được chăng? Vì vậy lúc trẻ mình cần phấn tấn tu 

62 

hành, đừng chờ tới ngày mai mới tu. Hôm nay, tức thời tu hành, 

đó là thượng sách. 

Có người nghĩ rằng: "Ngày hôm nay mình khoan tu đã, chờ đến 

ngày  mai  hãy  tu."  Nhưng  ngày  mai  đến,  mình  lại  hẹn  đến  ngày 

mai  nữa,  hẹn  hoài  hẹn  mãi,  hẹn  đến  lúc  đầu  bạc,  mắt  mờ,  tai 

lạng,  răng  long.  Lúc  đó  dù  muốn  tu,  mà  tứ  chi  chẳng  còn  linh 

hoạt, thân nào có nghe lời mình. Bấy giờ, khổ vô cùng vậy! 

Các vị nên nhớ rằng, chúng ta sống trên đời nầy cũng giống như 

con cá nằm trên vũng nước nhỏ, không bao lâu nước sẽ cạn. Có 

câu: 

Thị nhật dĩ quá, mạng diệc tùy giảm, 

Như thiểu thủy ngư, tư hữu hà lạc; 

Ðại chúng! 

Ðương cần tinh tấn, như cứu đầu nhiên; 

Ðản niệm vô thường, thận vật phóng dật. 

Nghĩa là: 

Một ngày đã hết, mạng cũng giảm dần, 

Như cá cạn nước, thử hỏi vui gì? 

Ðại chúng! 

Hãy siêng tinh tấn, như đầu bị đốt, 

Chỉ nhớ vô thường, chớ mặc buông lung. 

Từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta không biết làm sao tu, nên 

sinh rồi lại chết, chết rồi lại sinh, đó là điều mà mình phải hết sức 

63 

đau  lòng.  Tại  sao  tới  ngày  hôm  nay  mình  vẫn  còn  chần  chờ, 

chẳng chịu tu? Quý-vị nghĩ xem, thời gian không chờ đợi ai, trong 

nháy mắt thì sinh mạng mình đã kết thúc rồi. 



Tình Ái và Dục Vọng là Tảng Ðá Buộc Chân Người Tu 

Ðạo 

Cho  đến  hơi  thở  cuối  cùng,  cũng  nên  đối  xử  tốt  với  mọi  người, 

nhưng đừng để tình ái xen vào. 

Trong nghiệp sinh tử, tình ái và dục vọng là gốc chướng Ðạo. Là 

người  tu  Ðạo,  bất  luận  đối  với  người  hoặc  đồ  vật,  nếu  sinh  ra 

lòng ái dục thì sẽ chướng ngại sự tu hành, làm mình không phát 

triển  được.  Nói  một  cách  rõ ràng hơn, ái  dục  là  sinh  tử, sinh  tử 

chính là ái dục. Ái dục là nguồn gốc của sinh tử. Nếu không phá 

vỡ tình ái dục vọng vô minh, thì mình sẽ không thể ra khỏi biển 

lớn sinh tử. Làm sao để thoát sinh tử? Rất giản dị, chỉ cần "đoạn 

dục  khử  ái,"  nghĩa  là  dứt  dục  vọng,  trừ  ái  tình,  chẳng  cách  nào 

khác hơn. 

Người tu Ðạo đừng nên suy nghĩ về tình ái dâm dục, càng không 

nên có hành vi yêu đương. Ðối với bất cứ người nào, không nên 

sinh  lòng  yêu  đương;  hễ  có  lòng  yêu  đương  thì  gốc  khổ  không 

thể tránh được; vì có lòng yêu đương thì khó thoát vòng sinh tử. 

Có  người  nói:  "Con  người  là  động  vật  có  tình  cảm,  chuyện  ăn 

uống và dâm dục là việc tự nhiên." Chính bởi vì nhân duyên đó, 

nên  cần  phải  tu  Ðạo.  Trong  Kinh  Tứ-Thập-Nhị-Chương  có  dạy 

rằng:  

64 

Mình xem những người già như mẹ mình, những người lớn tuổi 

như chị, những cô trẻ là em và những đứa nhỏ là con. Hãy Sinh 

ra lòng độ thoát họ và diệt trừ những niệm ác. 

Là kẻ tu đạo mình phải luôn luôn quán tưởng như vậy. Nếu quả 

không có ái, phải chăng khi gặp người khác mình cứ ngậm miệng 

chẳng để ý đến họ? Không đúng! Mình không chấp trước vào tình 

ái, không sinh lòng yêu đương, nhưng không sinh ra lòng ruồng 

ghét kẻ khác, cũng không thể nói rằng: "Bởi vì tôi không thương 

người ta nên tôi phải ghét họ." Ðó là điều sai lầm. Như vậy thì thế 

nào  là  đúng?  Tức  là  không  thương  mà  cũng  chẳng  ghét  ai. 

Không thương, không ghét chính là Trung-đạo. 

Tu  hành  là  tu  cái  gì?  Chính  là  tu  pháp  Trung-đạo.  Ðối  đãi  với 

người mình luôn luôn bình đẳng, dùng tâm từ bi; nhưng phải luôn 

cẩn thận, chớ để rớt vào cạm bẫy ái tình. 

Quý-vị nên chú ý! Ðừng nên bị tình ái làm cho mê hoặc. Nếu có 

người gởi cho quý-vị phong thơ tình, quý-vị cảm thấy lòng mình 

vui mừng, giống như có con thỏ nhảy nhót, con tim hết sức hoan 

hỉ,  cho  rằng hễ có  kẻ  yêu  mình,  là chuyện tốt.  Sự  thật  là  người 

yêu quý-vị chỉ muốn kéo quý-vị đọa lạc mà thôi. 

Quý-vị thiện-tri-thức nên tựa vào chỗ này mà dụng công phu, phải 

thật sự hiểu rằng: "Ái tình là thứ phiền hà vô cùng." Từ vô lượng 

kiếp tới nay, sở dĩ sanh tử không thể chấm dứt được là vì sao? 

Chính là bị hai chữ "ái tình" làm hại. Nếu như mình có thể "đoạn 

dục khử ái" thì mới có thể siêu thoát Tam-giới, không còn sanh tử 

nữa. 

Thứ  mình  thích  thì  mình  yêu,  không  thích  thì  ghét  bỏ.  Hễ  khi 

thích, tức là mình đã sinh lòng yêu thương. Hễ khi ghét lòng mình 

65 

sinh ra sự ghét hận. Cả hai thứ, yêu, ghét đều là do tình cảm mà 

có.  Người  tu  hành  xử  lý  sự  việc  không  dựa  vào  tình  cảm.  Tuy 

nhiên cũng không thể giống như ông Quan Công, ngồi chễm chệ 

trên bàn xử lý, người ta đảnh lễ, ông cũng không thèm nhìn tới. 

Ðối với người, mình phải có sự hòa nhã, lễ độ, không nên cống 

cao, ngạo mạn, coi thường kẻ khác. 

Tóm lại, đối với người khác mình phải có lòng từ bi, tìm phương 

tiện giúp đỡ họ. Lúc nào cũng nên nghĩ đến người khác và khiến 

họ sinh lòng hoan hỉ. Cho đến hơi thở cuối cùng, cũng nên đối xử 

tốt với mọi người, nhưng đừng để tình ái xen vào. Các vị nhớ lấy! 

Ðó là pháp môn vô cùng trọng yếu. 



Hãy Nỗ Lực vì Hòa Bình Thế Giới 

Nếu trong vũ trụ đầy chính khí an lành, 

trái đất sẽ không bùng vỡ. 

Thế giới  hiện  tại  là  do  nhiều  quốc  gia  hợp thành.  Mỗi  một  quốc 

gia  gồm  nhiều  gia  đình  làm  nên.  Mỗi  gia  đình  gồm  nhiều  người 

tạo thành. Vì vậy mỗi cá nhân có quan hệ liên đới rất lớn đối với 

toàn thể thế giới. 

Nếu  lòng  người  trên  thế  gian  thanh  tịnh,  không  có  tư  tưởng 

nhiễm ô thì thế giới nhất định sẽ hòa bình không có chiến tranh. 

Ngược  lại,  lòng  người  ô  nhiễm  thì  thế  giới  sẽ  trở thành  xấu  xa. 

Ðạo  lý  này  con  người  ai  cũng  hiểu  nhưng  họ  không  thực  hành. 

Biết mà cố phạm lỗi, đó thực là đáng thương xót vậy. 

Sở vị hảo, yếu tòng tâm tác khởi. 

66 

Sở vị hoại, dã tòng tâm tác khởi, 

Nghĩa là: 

Ðiều tốt là do tâm tạo ra. 

Ðiều xấu cũng từ tâm làm nên. 

Thế giới hiện tại đang tới chỗ sống buổi sáng nhưng không chắc 

sẽ có buổi chiều. Bởi vì sao? Bởi vì địa cầu sắp đi đến chỗ bùng 

nổ,  đã  đến  lúc  vô  cùng  nguy  hiểm.  Tại  sao  địa  cầu  đi  đến  chỗ 

bùng vỡ? Ðó là vì "tham, sân, si," ba thứ ác khí trùm tỏa khắp mọi 

nơi. Nếu trái đất bị hủy diệt thì con người chẳng còn tồn tại được 

nữa. 

Tuy  vậy,  con  người  không  để  tâm  nghiên  cứu  vấn  đề  này,  suốt 

ngày cứ sống trong sự mê muội, chết đi trong mộng mơ. Ðể thời 

gian trôi đi một cách hồ đồ, không biết rằng sự nguy hiểm trùng 

trùng.  Có  người  chỉ  quan  tâm  đến  sự  nguy  hiểm  trước  mắt, 

nhưng  không  biết  nghĩ  đến  cứu  cánh  của  tương  lai.  Họ  chỉ  lo 

rằng  loài  người  càng  ngày  càng  đông  thêm,  sợ  rằng  không  có 

thực  phẩm  ăn,  không  có  áo  quần  mặc,  không  có  nhà  cửa  ở, 

không có tài nguyên, nhiên liệu. Họ cho những vấn đề này là vấn 

đề trọng yếu. Kỳ thật những vấn đề đó còn nhỏ, vì tới lúc ấy, mọi 

sự tự nhiên sẽ được giải quyết. 

Thật ra vấn đề "sanh tử" của mọi người mới là vấn đề trọng đại. 

Giây  phút  này  mình  còn,  nhưng  phút  sau  không  còn  nữa,  trong 

chớp mắt mình sẽ ra đi. Cái chết sẽ tới ngay trên đầu mà mình 

không hay. Thương thay con người đối với vấn đề nghiêm trọng 

như  vậy  mà  rất  lãnh  đạm,  coi  như  chuyện  chiêm  bao  vậy.  "Từ 

đâu mình sanh ra, chết đi về đâu?" Không ai biết cả. Cho dù có 

67 

biết, mình sẽ làm sao đây? Biện pháp duy nhất là "cải ác hướng 

thiện"  (sửa  bỏ  điều  ác,  chỉ  làm  điều  thiện).  Sửa  đổi  con  người 

chính mình, đừng sinh lòng ích kỷ, tư lợi, mà phải có lòng từ bi; vì 

lợi ích tất cả chúng sinh và phải học tập tinh thần của Bồ-tát. 

Hành vi của mọi người là do tâm chi phối. Bởi vì tâm nên mình 

biến thành các loài trong mười Pháp-giới. Một niềm thiện thì sinh 

lên trời; một niệm ác thì bị đọa địa ngục. Rằng: 

Nhất niệm giác tựu thị Phật, 

Nhất niệm mê tức chúng sinh. 

Nghĩa là: 

Một niệm giác ngộ thì là Phật, 

Một niệm hồ đồ thì là chúng sinh. 

Nói một cách giản dị là khi có tư tưởng lợi ích cho kẻ khác, đó là 

Bồ-tát; một tư tưởng làm lợi ích cho chính mình, thì đó là chúng 

sinh.  Một  ý  niệm  hồi  quang  phản  chiếu,  tìm  giải  đáp  nơi  chính 

mình, thì đó là A-la-hán và Bích-chi Phật. Một ý niệm tách rời sự 

giác ngộ, lăn theo bụi đời đó là phàm phu; một ý niệm xa lìa bụi 

đời để trở về với giác ngộ tức là thánh nhân. Cho nên cả hai mặt 

xoay qua đổi lại thật dễ như trở bàn tay vậy. 

Thế giới tốt hay xấu đều do một niệm trong tâm mình tạo thành. 

"Con người ai cũng có lòng lành thì thế giới sẽ yên trụ mãi mãi; 

con  người  có  lòng  ác  thì  thế  giới  sẽ  hủy  diệt."  Ðó  là  đạo  lý  rất 

hiển  nhiên.  Ðạo  Phật  dạy  người  ta  làm  điều  thiện,  biết  rõ  nhân 

quả.  Làm  điều  thiện  nhiều,  làm  công  đức  nhiều,  cũng  có  nghĩa 

rằng đừng có tranh, đừng có tham, không mong cầu gì cả, chẳng 

68 

ích kỷ, cũng chẳng tự lợi và không nói láo. Nếu được như vậy thì 

thế  giới  sẽ  từ  chỗ  nguy  hiểm  mà  trở  nên  an  ninh.  Cho  nên  nói: 

"Nhất thiết duy tâm tạo." Tức là tất cả mọi thứ đều do tâm mà ra. 

Tâm tạo ra thế giới, tâm cũng có thể hủy diệt thế giới. Tâm tạo ra 

thiên đường, tâm cũng có thể tạo ra địa ngục. 

Gia đình là do mọi người làm thành, con người là do vọng tưởng 

mà  thành  hình.  Nếu  đem  vọng  tưởng  xấu  sửa  đổi  thành  vọng 

tưởng tốt lành thì đó là người tốt. Nếu đem ý niệm thiện mà biến 

thành  ý  niệm  xấu  thì  đó  là  người  ác.  Ðó  là  sự  khác  biệt  giữa 

người ác và người lành. 

Chúng  ta  là  những  người  tu  hành  thì  phải  "Siêng  tu  Giới,  Ðịnh, 

Huệ.  Trừ  bỏ  tham,  sân,  si."  Ðó  là  điều  kiện  căn  bản  của  sự  tu 

hành. Là  người  học Phật-pháp, trước hết mình phải "không làm 

điều  ác  và  làm  tất  cả  những  điều  thiện."  Ðó  cũng  chính  là  điều 

căn bản. Nếu ai cũng làm theo điều này thì thế giới sẽ trở nên tốt 

lành; khí lành sẽ gia tăng và ác khí sẽ giảm thiểu. Nếu trong vũ 

trụ đầy dẫy những chính khí  an  lành, thì trái đất  sẽ không bùng 

vỡ. 

Làm  sao  cho  thế  giới  yên  ổn,  an  lành?  Chỉ  còn  biện  pháp  duy 

nhất là mình tới học Phật-pháp nơi đạo tràng có chính pháp, rồi 

sửa  đổi  lỗi  lầm  của  mình  để  trở  thành  người  mới.  Mọi  người  ai 

cũng bỏ điều ác, làm điều lành thì thế giới sẽ không có ba thứ tai 

nạn, tám thứ khốn khổ. Con người ai cũng sống trong hòa bình 

thương yêu lẫn nhau, không còn tranh, không còn tham nữa. Ðó 

là thế giới đại đồng. 

Hy vọng rằng lúc đó những người không có tín ngưỡng, tôn giáo 

cũng sẽ vì gia đình, vì tổ quốc, vì thế giới bỏ đi những tánh tham 

69 

lam, làm những việc lợi ích cho xã hội. Mình cũng nên biết rằng 

"tài  sản  là  những  vật  ngoài  thân."  Sanh  ra,  mình  không  đem 

chúng tới, chết đi, cũng chẳng mang chúng theo. 

Khi  sự  hắc  ám  của  người  ác  được  hào  quang  của  người  thiện 

chiếu soi làm tan mất, thì lúc đó thế giới không còn bị ác khí bao 

trùm,  địa  cầu  mới  không  bị  hủy  diệt.  Ðạo  lý  này  tuy  rất  giản  dị 

nhưng  mình  phải  biết  dụng  công  thâm  hậu  thì  mới  có  hiệu  quả 

được. Quý-vị nên từ nơi "tâm" mà hạ thủ việc tu, cải tạo thế giới, 

khiến cho thế giới được bình an. 

Vị lãnh tụ của mình, chính là cái "tâm." Nếu tâm xấu thì thân thể 

đầy đủ tật bệnh, gặp đủ thứ tai nạn bất ngờ. Chúng ta cần phải 

phản tỉnh, kiểm thảo, nếu có tội lỗi phải mau mau sám hối. Bởi vì:  

Di thiên đại tội, 

Nhất sám tiện diệt. 

Nghĩa là: 

Tội lỗi đầy trời, 

Một niệm sám hối, hết thảy sạch tiêu. 

Tất nhiên, mình phải thành tâm sám hối thì mới tiêu tai. Ðừng nên 

coi là chuyện đùa, ban ngày làm chuyện ác, ban đêm sám hối, tin 

rằng  có  thể  tiêu  trừ.  Nếu  như  có  tư  tưởng  như  vậy,  thì  chẳng 

những tội chẳng tiêu mà còn nặng thêm nữa. Bởi vì sao? Mình đã 

biết tội, mà cố phạm nữa thì không thể nào tha thứ được. 



70 

Ðả Thiền Thất Phải Khắc Kỳ Thủ Chứng 

Cần chân thật dụng công tham thiền. 

Có bản lĩnh thật sự thì mới đáng kể. 

Hôm  nay  là  ngày  đầu  thiền  thất.  Hy  vọng  quý-vị  nổ  lực  tham 

thiền. Chớ lãng phí cơ hội khai ngộ. 

Ðả  thất  thì  phải  khắc  kỳ  thủ  chứng.  Không  thể  ngồi  trên  thiền 

sàng mà khởi lên vọng tưởng. Như vậy thì chỉ cô phụ công việc 

tham  thiền  của  mình  mà  thôi.  Quý-vị  vọng  tưởng  điều  gì?  Vọng 

tưởng  có  nhiều  thứ  không  giống  nhau,  nhưng  tóm  lại  đều  là 

những  thứ  vọng  tưởng  không  có  biên  tế.  Có  người  có  vọng 

tưởng như vầy: "Kỳ này tới tham thiền thất hy vọng sẽ khai ngộ, 

sẽ  đắc  đại  trí  huệ.  Sau  khi  khai  ngộ,  nhất  định  tôi  sẽ  tuyên  bố 

trước  thế  giới  tin  tức  đặc  biệt  này,  khiến  toàn  thế  giới  đều  biết 

rằng tôi là người đã khai ngộ và để cho mọi người phải cung kính 

tôi." 

Quý-vị  hãy  nghĩ  xem,  người  có  tư  tưởng  như  vậy  phải  chăng  là 

đã khai ngộ? Tôi dám chắc rằng, tuyệt đối y chưa khai ngộ! Tại 

sao vậy? Bởi vì mới ngồi lên thiền sàng mà vọng tưởng đã đầy 

dẫy như thế, nếu không vì cầu danh thì cũng là cầu lợi. Vì danh 

lợi mà dụng công thì làm sao khai ngộ được. 

Có người lại có vọng tưởng như sau: "Kỳ thiền thất này ta nhất 

định  sẽ  khai  ngộ!  Ta  sẽ  là  người  khai  ngộ  đầu  tiên  trong  khóa 

thiền  này.  Kẻ  khác  không  khai  ngộ,  chỉ  có  mình  ta  là  độc  nhất 

khai ngộ, đó thật là một chuyện  hết sức vinh quang vậy!" Thậm 

chí  có  những  kẻ  không  hiểu  biết  gì  về  khai  ngộ,  tự  mình  mạo 

xưng là khai ngộ. Ði đâu cũng tuyên bố là mình đã khai ngộ rồi, 

71 

lừa  bịp  đại  chúng  khiến  họ  phải  cung  kính.  Ðó  là  thứ  "ngư  mục 

hỗn  châu,"  (trợn  mắt  cá  để  người  khác  tưởng  lầm  là  hạt  ngọc). 

Những tư tưởng ấu trĩ như vậy thật là đáng buồn cười. Hy vọng 

quý-vị  đừng  có  những  vọng  tưởng  đó.  Phải  "cước  đạp  thật  địa" 

nghĩa là chân phải đứng vững trên mặt đất, dụng công tham thiền 

để có bản lãnh chân thật thì đó mới là đáng kể. 

Có người thì có vọng tưởng như vậy: "Mình phải nhất định khai 

ngộ;  khai  ngộ  rồi  thì  người  ta  mới  đến  cúng  dường;  có  cúng 

dường thì lúc đó mới xây chùa lớn, làm một vị  pháp chủ, tín đồ 

mới  lại  thân  cận  cúng  dường  và  mình  sẽ  trở  thành  một  vị  đại 

pháp sư vang danh thiên hạ; ai cũng biết mình là danh tiếng cao 

ngất."  Quý-vị  phải  biết  những  kẻ  không  học,  không  tài,  không 

thuật, mà thọ sự cúng dường thì lương tâm làm sao an ổn được. 

Bây giờ nói về tư thế tọa thiền, mình cần phải ngồi cho đúng mới 

có ích lợi cho thân tâm. Nếu không, tọa thiền không có giá trị gì. 

Trong khi tọa thiền, trước hết phải để thân tâm mình tự nhiên nhẹ 

nhàng, không nên gấp rút khẩn trương. Tốt nhất là  ngồi thế kiết 

già, đó là thế căn bản của pháp ngồi thiền. 

Thế kiết già phu tọa (hoặc là thế kiết già) là gì? Tức là lấy chân 

trái  để  lên  chân  mặt,  sau  đó  để  chân  mặt  lên  đùi  trái.  Ðó  là  thế 

Kim-cang tọa, nghĩa là thế kiên cố bất động. Trong quá khứ chư 

Phật đã ngồi thế Kim-cang tọa mà thành Phật; tư thế này có thể 

hàng  phục  thiên  ma  và  chế  chỉ ngoại  đạo.  Khi  chúng  thấy  mình 

ngồi trong tư thế này thì chúng liền thối lui, không dám lại quấy 

phá. 

Sau khi đã ngồi  kiết già rồi, mắt  phải nhìn vào chóp mũi, không 

được nhìn phía đông cũng không được nhìn phía tây. Ðó gọi là:  

72 

Nhãn quán tỷ, tỷ quán khẩu, khẩu quán tâm. 

Nghĩa là:  

Mắt nhìn mũi, mũi hướng về miệng, miệng hướng về tâm. 

Như  vậy  thì  mình  mới  có  thể  nhiếp  trì được  thân  tâm;  đem  tâm 

đang chạy loạn xạ đó mà định trụ lại, không cho nó chạy ra bên 

ngoài nữa. Khi được như vậy thì gọi là:  

Chuyên nhất tất linh, 

Phân chi tất tệ. 

Nghĩa là:  

Tâm chuyên nhất, mới linh cảm. 

Tâm phân tán, thì bế tắc. 

Mình  cần  phải  đoan  nghiêm  chính  tọa,  xương  sống  phải  thẳng, 

đầu phải ngay, không cúi về trước cũng chẳng ngã ra sau; không 

nghiên  bên  trái  hoặc  ngã  bên  phải.  Mình  phải  ngồi  như  cái 

chuông lớn, vững vàng không động đậy. Ðừng ngồi giống như cái 

chuông treo, lắc qua bên đông lắc qua bên tây. Ngồi kiết già là tư 

thế thích hợp nhất để tham thiền. 

Người  sơ  học  sẽ  cảm  thấy  không  quen,  nào  là  đau  chân,  mỏi 

lưng,  không  nên  coi  đó  là  quan  trọng.  Mình  cần  phải  cắn  răng 

chịu đựng, nhẫn nại một thời gian lâu dài thì tự nhiên hiện tượng 

đó không còn nữa. Ðó gọi là "cửu tọa hữu thiền" nghĩa là ngồi lâu 

tự nhiên sẽ có thiền, tự nhiên sẽ đắc được thiền vị. 

Thế nào gọi là thiền vị? Thiền vị tức là đắc được sự an lạc của 

thiền định, nếm được mùi vị khinh an nhẹ nhàng. Mùi vị đó thật là 

73 

ảo  diệu  vô  cùng,  không  thể  dùng  tâm  tư  cũng  không  thể  dùng 

ngôn ngữ diễn tả được. Cũng giống như người uống nước, tự y 

mới  biết  nóng  hay  lạnh;  mình  cũng  không  thể  dùng  ý  dùng  tâm 

mà  hội  được,  không  thể  dùng  ngôn  ngữ  mà  truyền  đạt.  Quý-vị 

muốn biết thiền vị đó là ngọt hay đắng thì phải nổ lực tham thiền, 

tới  được  cảnh  giới  tương  ưng  thì  tự  nhiên  sẽ  hiểu  được  mùi  vị 

đó. Cho nên quý-vị phải tham thiền. Tham tới lúc "thủy lạc thạch 

xuất"  nghĩa  là  nước  cạn  thì  đá  sẽ  lộ  ra,  lúc  đó  mình  mới  nếm 

được thiền vị. 

Thiền thì không thể nói được, cần phải tham. Nên thiền tông thì 

không  lập  văn  tự,  không  lập  chữ  nghĩa,  là  truyền  thừa  ở  ngoài 

giáo điển. Trực chỉ tâm của con người để mình thấy tánh, lập tức 

thành Phật. 

Người tham thiền, khi tham đến chỗ hỏa hầu của mình đã đủ thì 

tuyệt đối không còn nổi giận nữa, không còn tranh luận với người 

khác, tới chỗ gọi là vô-tranh tam-muội. Lại cũng không cầu danh, 

cầu  lợi; coi  phú quý  như  giọt  sương trên lá,  công  danh  như  bọt 

nước trên ngói. Trong khoảnh khắc giọt sương, hơi nước sẽ tan 

mất đi. Người chân chánh tu hành thì xa lánh danh lợi; không vì 

danh lợi mà giao động tâm mình. 

Quý vị muốn trắc nghiệm kẻ đó có chân chính tu hành hay không, 

thì  coi  tâm  hắn có  bị  danh lợi  làm  giao  động  chăng?  Nếu  y  cầu 

danh  không  được  thì  nổi  nóng,  cầu  lợi  không  xong  thì  tức  giận, 

nổi phừng ngọn lửa vô minh, tánh dữ như cọp, hung tợn hơn ai 

hết, không cần hỏi mình cũng biết nhất định y là kẻ cầu danh lợi 

rồi. 

74 

Ðời nhà Thanh, hoàng đế Càn Long có lần đi tới Kim Sơn Thiền 

Tự  ở  tỉnh  Trấn  Giang  để  thưởng  ngoạn  phong  cảnh.  Nơi  sông 

Trường  Giang  hoàng  đế  hỏi  Pháp  Thanh  Thiền-sư  rằng:  "Trên 

giòng  sông  này  một  ngày  có  bao  nhiêu  con  thuyền  qua  lại?" 

Thiền-sư đáp rằng: "Chỉ có hai lần thuyền qua lại." Vua Càn Long 

không hiểu hỏi: "Ông làm sao mà biết được chỉ có hai lần thuyền 

qua lại?" Thiền-sư trả lời: "Một  con thuyền  gọi là danh, một con 

thuyền gọi là lợi." 

Do chuyện này mình biết rằng những kẻ độ thuyền qua sông, nếu 

không vì danh cũng vì lợi. Nhưng họ không biết rằng kẻ cầu danh 

thì chết vì danh, kẻ cầu lợi chết vì lợi. Cuối cùng chỉ tay trắng tới 

gặp ông Diêm Vương. 

Cho nên:  

Vạn bang đãi bất khứ. 

Chỉ hữu nghiệp tùy thân. 

Nghĩa là: 

Mọi thứ nào đem đặng. 

Chỉ nghiệp là theo hoài. 

Người tu đạo nếu không có lòng nóng giận, có thể nhẫn nhục, nại 

khổ thì dễ thành pháp khí, có thể ở trong Phật-giáo là bậc đống 

lương,  là  bậc  rường  cột,  có  thể  đem  Phật-giáo  truyền  bá  sâu 

rộng. Người tu mà thường hay nổi nóng là người phá hoại Phật-

giáo, là kẻ làm hại tập thể. 

Phật-giáo  mới  tới  Tây-phương  (tức  là  nước  Mỹ)  trồng  xuống 

khoảng đất thanh tịnh hạt nhân bồ đề, hiện tại bắt đầu manh nha 

75 

sinh  xuất  ra  mạ.  Hy  vọng  quý-vị  là  những  người  làm  vườn  tốt, 

siêng năng tưới nước bón phân khiến được tươi tốt, rồi tương lai 

cây cao lớn khai hoa và kết quả bồ đề. 

Những người ở trong Vạn Phật Thánh Thành đối với chuyện nói 

năng cần phải chú ý, không được nói bừa bãi, không được tùy ý 

nói chuyện thị phi. Vạn Phật Thành Thành là nơi thánh địa thanh 

tịnh để tu Ðạo, không thể có những ngôn ngữ của bàng môn tả 

đạo. Các vị cần biết rằng đối diện với vạn Phật thì làm sao mình 

có thể ăn nói loạn xạ được? Quý-vị phải nhớ lấy! 

Bịnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu sinh. 

Nghĩa là: 

Bịnh do miệng mà vào, họa cũng do miệng mà ra. 

Ðây là câu danh ngôn rất chí lý; quý-vị nói gì cũng phải suy nghĩ 

ba lần rồi mới nói, để tránh nói những điều sai với nhân quả. Lời 

nói  ra  rồi  thì  không  những  mình  phải  chịu  trách  nhiệm  đối  với 

pháp luật, mà còn chịu báo ứng đối với luật nhân quả nữa. 

Phật-giáo là tôn giáo đề xướng tinh thần "vô ngã" cho nên không 

chấp nhận chuyện bói toán, coi tử vi, phong thủy, hay coi tướng 

số.  Những  chuyện  đó  đều  đi  ngược  lại  với  Phật-pháp,  cho  nên 

mình  phải  cấm  chỉ  chuyện  phổ  biến  nó.  Nếu  như  quý-vị  tin  vào 

những thứ tà pháp đó thì tự nhiên chấp nhận cái "ngã" của mình 

tồn tại, tất cả là vì mình. Hễ có cái của mình, thì mình luôn luôn 

tìm cách vì mình mà tính toán, vì mình mà chẳng vì người khác; 

như vậy thì không còn gì là Phật-pháp nữa. 

Phật-pháp  thì  dạy  con  người  không  tranh,  không  tham,  không 

cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không vọng ngữ. Còn phong thủy 

76 

thì dạy người ta tranh, dạy người ta cầu, ích kỷ, dạy họ tự lợi, dạy 

họ nói láo. Thậm chí còn nói láo rằng trong một trăm ngày thì có 

thể đại phát tài, có thể làm quan. Người có lòng tham thì liền tin 

lời của y. Thật ra đại tài chưa phát mà tiểu tài đã hao đi, vì phải 

đem  tiền  đi  trả lễ  cho  ông  thầy  bói  rồi.  Bói  như  vậy  chẳng  khác 

nào bảo người đó đi cướp tiền ngân hàng để lập tức được phát 

tài, không cần một trăm ngày cũng đã phát rồi. 

Lại nữa, nếu ông thầy bói biết chỗ nào có phong thủy tốt có thể 

phát tài, có thể thăng quan tiến chức thì tại sao bản thân y không 

dùng mà nói cho người khác biết? Thật là vô lý! Hy vọng những 

người thông minh như quý-vị đừng nên mê tín bị những kẻ đó lừa 

bịp. 

Y  học,  bói  toán,  tinh  văn,  tướng  số,  y  bốc  tinh  tướng  ở  trong 

Phật-giáo là một trong năm nghề người tu đạo không nên làm. Y 

tức  là  bác  sĩ  trị  bệnh  cho  người  khác  (người  tại  gia  làm  bác  sĩ 

được, song kẻ xuất gia không làm). Bói toán biết chuyện tốt xấu 

kiết hung. Tinh tức là tinh văn coi tinh tú biết được chuyện tốt xấu 

kiết  hung.  Tướng  tức  là  tướng  mạo,  coi  biết  được  mệnh  vận 

thuận hay nghịch. Ðó là những điều mê tín. Mình phải biết rằng 

đạo lý "nhân định thắng thiên" con người có thể thắng được trời. 

Người xuất gia tu đạo, sinh tử là chuyện không sợ, hà huống là 

những chuyện nhỏ nhặt này? Những thứ đó có gì mà phải lấy làm 

lạ. Người xuất gia là người siêu xuất ra số mạng. 

Siêu xuất tam giới ngoại, 

Bất tại ngũ hành trung. 

Nghĩa là: 

77 

Vượt ra khỏi tam giới, 

Không ở trong ngũ hành. 

Nếu tính tướng mạng, phong thủy, đó là những thứ mà những kẻ 

thế tục mới tin. Mình phải hiểu rằng vận mệnh con người đều do 

nghiệp lực chiêu cảm mà sinh ra. Mình đừng để tập khí dắt dẫn, 

đừng để vật dục làm mê mờ; cần phải tự sáng tạo vận mạng cho 

chính mình,  phải làm chủ tể vận  mạng. Cứ làm nhiều công đức 

thì sẽ cải tạo vận mạng của mình. Khi gặp nạn tự nhiên sẽ hóa 

thành kiết tường. Rằng:  

Ðản hành hảo sự  

Mạc vấn tiền trình. 

Nghĩa là:  

Cứ làm việc tốt, 

Ðừng hỏi chuyện tương lai. 

Bây giờ đả thiền thất thì mình phải sáng tạo một sinh mạng mới. 

Chớ  mê  tín,  phải  có  chánh  tín,  chớ  nên  theo  người  ta  nói  ừ  thì 

mình  ừ,  rồi  cứ  việc  đi  theo  người  khác,  họ  đi  trước  mình  theo 

sau, điều đó hết sức sai lầm. Mình phải có Trạch-pháp-nhãn (con 

mắt biết nhận ra chân lý), biết cái nào đúng cái nào sai, biết phân 

biệt thiện với ác, trắng với đen; phân minh rõ rệt thì mới không bị 

điên đảo mê hoặc. 

Người  tu  thiền  có  thể  làm  chủ  chuyện  sinh  tử  của  chính  mình, 

sống chết rất tự do, không còn hạn chế nữa. Nên nói:  

Tánh mệnh do ngã bất do thiên. 

78 

Nghĩa là:  

Tánh mệnh của mình là do mình tạo, không phải do trời. 

Chính ông Diêm-la-vương cũng không thể nào khống chế, không 

làm gì mình được. Tại sao vậy? Bởi vì mình đã ra ngoài cõi Tam-

giới rồi. 

Thế  nào  là  đến  đi  một  cách  tự  do?  Có  nghĩa  là  đối  với  chuyện 

sinh tử mình hết sức tự do, nếu muốn sống thì sống, muốn chết 

thì  chết,  tùy  tâm  mong  muốn.  Tuy  nhiên  quý-vị  phải  chú  ý,  sự 

chết này không phải do tự sát, tự uống thuốc độc. 

Thân  thể  của  mình  cũng  giống  như  căn  phòng  vậy.  Muốn  du 

hành  ra  ngoài,  muốn  đến  chỗ  nào  thì  tự  do  mà  làm.  Muốn  hóa 

thân thành trăm ngàn vạn ức tới tận hư không biến Pháp-giới để 

giáo hóa chúng sinh thì tùy ý nhậm vận. Nếu không muốn đi du 

hành  thì  mình  vẫn  ở  trong  căn  phòng,  không  ai  có  thể  tới  làm 

phiền mình cả. Nên hiểu rằng tận hư không biến Pháp-giới, tất cả 

mọi  thứ  đều  ở  trong  pháp  thân,  không  có  gì  chạy  ra  khỏi  pháp 

thân này. 

Quý-vị  hết  sức  siêng  năng  cần  khổ  lại  tham  thiền,  ngày  đêm 

không ngừng dụng công, là chỉ vì muốn được tự do trong sinh tử, 

khống chế được sinh mạng của chính mình, làm chủ chuyện sinh 

tử. Khi đã làm chủ được thì đó là mình đã tới được cảnh giới sinh 

tử tự do. 

Người  tham  thiền  tham  đến  chỗ  trên  không  biết  có  trời,  dưới 

không  biết  có  đất,  giữa  cũng  không  thấy  có  người,  cùng  với  hư 

không  hợp  thành  một.  Tới  cảnh  giới  như  vậy  sẽ  có  cơ  hội  khai 

ngộ. Lúc ngồi lúc đi đều là cơ duyên để khai trí huệ. 

79 

Mình  tham  câu:  "Niệm  Phật  là  Ai?"  Niệm  Phật  là  người  nào? 

Người  nào  đang  niệm  Phật?  Ai  là  người  đang  ngồi  đây?  Người 

ngồi đây là Ai? Lúc ăn cơm, Ai là người ăn cơm? Lúc ngủ, Ai là 

người đang ngủ? Phải tìm ra kẻ đó. Tìm tất cả là Tham; tham đến 

lúc  thủy  cùng  sơn  tận  thì  với  một  sự  chuyển  thân  mình  sẽ  khai 

ngộ. Rằng: 

Sơn cùng thủy tận nghi vô lộ, 

Liễu ấm hoa minh hựu nhất thôn. 

Nghĩa là:  

Núi cùng, sông bặt, tưởng hết đường, 

Tàng liễu, hoa giăng, hiện thôn trang. 

Núi đã hết, sông đã tận cùng, nghĩ rằng không còn đường đi nữa. 

Nhưng sau tàng cây liễu, sau đám hoa tươi kia lại xuất hiện một 

thôn làng. 

Lại nói: 

Bách xích can đầu trùng tấn bộ, 

Thập phương thế giới hiện toàn thân. 

Nghĩa là: 

Ðầu sào trăm trượng, dấn bước thêm bước, 

Mười phương thế giới sẽ hiện thân. 

Nếu như không ngồi tịnh tọa, không tham thiền, thử hỏi các vị có 

biết  mình  từ  đâu  sinh  ra  và  chết  rồi  về  đâu  không?  Các  vị  nói 

80 

không biết. Không biết tức là hồ đồ sinh ra, rồi lại hồ đồ chết đi. 

Cả một đời như thế thì thật đáng thương! 

Người  dụng  công  tham  thiền  khi  khai  ngộ  rồi,  nhận  thức  được 

bản lai diện mục của mình trước khi được cha mẹ sinh ra. Thoát 

nhiên hiểu suốt;  tất cả những thứ tinh thô đẹp xấu mà  người  ta 

khó biết thì tâm mình không có chỗ nào chẳng thấu suốt. Khi tới 

được  cảnh  giới  đại  tạo  hóa,  thì  tương  lai  sẽ  thành  Phật  đạt  tới 

quả vị vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Lão Tử từng nói hai câu như sau:  

Thiên hại gia tri mỹ chi vị mỹ, tư ác dĩ. 

Giai tri thiện chi vi thiện, tư bất thiện dĩ. 

Nghĩa là:  

Thiên hạ biết đẹp là đẹp, ắt đã có cái xấu rồi. 

Biết việc lành là lành, hẳn đã có cái không lành rồi. 

Người trên thế giới đều biết làm chuyện tốt là tốt, nhưng đến lúc 

làm thì chẳng tốt đẹp gì. Người ta biết làm chuyện thiện là đúng, 

đến lúc thử thách tới thì  không vượt qua được. Lại bị cảnh giới 

làm  mê  hoặc,  không  làm  được  việc  thiện  mà  chỉ  chạy  đi  làm 

chuyện ác. 

Người học Phật biết rằng "từ, bi, hỷ, xả," tứ vô lượng tâm là căn 

bản của pháp hành đạo Bồ-tát nhưng lại không chịu làm. Biết rõ 

đạo lý thì phải biết công dụng như thế nào? Ngày nào cũng học 

Pháp "Lục độ," đến lúc gặp thử thách thì bố thí mình không chịu 

bố thí, trì giới thì chẳng trì giới, nhẫn nhục cũng hết nhẫn nhục, 

tinh tấn liền mất tinh tấn, thiền định cũng không thiền định, trí huệ 

81 

thì cũng chẳng có trí huệ. Quý-vị hỏi mình học như vậy thì có ích 

gì? 

Sau đây là ý nghĩa của Lục-độ: 

1. Bố-thí: Tức là dùng tài sản vật chất hoặc Phật-pháp để bố thí 

kẻ khác. Có người lúc cần bố thí thì không chịu bố thí. Ngược lại, 

y kêu người khác bố thí cho mình, càng nhiều càng tốt. Nói rằng 

bây giờ tôi không muốn cho anh, anh cần phải bố thí cho tôi!  Y 

luôn tìm cách chiếm tiện nghi, không chịu thua thiệt. Hạng người 

này lúc nào cũng cho mình là đúng. 

2. Trì-giới: Thiên hạ người nào cũng biết trì giới là trì giới, nhưng 

đến  lúc  gặp  thử  thách  không  những  không  giữ  giới  mà  lại  phá 

giới nữa. Thọ giới tức là không động tâm. Bất luận cảnh giới nào 

đến mình cũng không động. Rằng:  

Thái Sơn băng tiền tâm bất kinh. 

Mỹ sắc đang tiền tâm bất động. 

Nghĩa là:  

Nếu núi Thái có sập trước mặt, lòng ta chẳng kinh hãi. 

Mỹ sắc trước mắt, lòng ta không xao xuyến. 

Ðó là định lực có thể chuyển được cảnh giới. Bất kể là cảnh ác 

hay thiện, thuận hay nghịch, mình đều thản nhiên; không sinh tâm 

phân biệt thì tự nhiên gió yên sóng lặng. 

3. Nhẫn-nhục: Nghĩa là nhẫn thọ những gì không như ý. Nếu có 

thể nhẫn thọ tất cả những chuyện không đúng với ý mình, thì đó 

tức là mình chịu khảo nghiệm và chịu thử thách. Nếu mình có thể 

82 

chịu  được  thử  thách  thì  có  thể  qua  được  "quan"  (cửa).  Nếu 

không  chịu  được  thì  mình  không  qua  được  cửa.  Ai  cũng  biết 

nhẫn nhục thì sẽ đến được bờ bên kia; nhưng khi cảnh giới tới thì 

chẳng nhẫn được. Lửa vô minh cao ba thước nổi lên; bao nhiêu 

công đức kết tụ trong một khoảnh khắc tiêu sạch hết. 

4. Tinh-tấn: Khi mình đả thiền thất tức là tinh tấn. Ai ai cũng muốn 

tinh tấn, nhưng đến lúc tinh tấn thì không chịu tinh tấn, chỉ muốn 

lười biếng an phận thụt lui, hoặc chạy đi pha trà hoặc cố ý đi nhà 

vệ sinh, hoặc cố ý xuống bếp để uống trà; tất cả đều là cái cớ để 

cho qua thời giờ. Khi chưa đả thiền thất thì nói nghe rất là hăng 

hái, rằng tôi sẽ tham gia thiền thất thật giỏi. Ðến khi thiền thất bắt 

đầu thì không còn nhớ điều mình thề nguyền lúc trước nữa. Tại 

sao  vậy?  Ðây  chính  là  biết  rõ  mà  cố  ý  phạm  lỗi.  Tuy  biết  tham 

thiền là chuyện tốt mà vẫn cứ lười biếng. Quý-vị nghĩ xem tâm lý 

mâu  thuẩn  như  vậy  làm  sao  giải  quyết  đây?  Qui  củ  của  thiền 

đường là nếu người nào không giữ luật lệ sẽ bị đánh; đánh đến 

lúc nào khai ngộ thì thôi. 

5. Thiền-định: Hiện tại tham thiền tức là thời gian dụng công tốt 

nhất. Tại sao cần phải đả thiền thất? Vì muốn tinh thần được tập 

trung,  tâm  không  vọng  tưởng,  khiến  trí  huệ  mình  hiện  tiền.  Cho 

nên  có  câu:  "Trí  huệ  giải  thoát"  tức  thiền  định  là  phương  pháp 

khắc kỳ thủ chứng (nghĩa là định kỳ hạn để tu chứng). 

6. Trí-huệ: Là thứ đưa mình tới bờ bên kia, liễu sinh thoát tử. Nếu 

như  muốn  khai  trí  huệ  mà  lười  biếng  thì  sẽ  mất  đi  cơ  hội  khai 

ngộ. Nên tham thiền cần phải chăm chú không để thời gian qua 

uổng  vì  không  biết  mình  sẽ  khai  ngộ  trong  giây  phút  nào.  Có 

người có vọng tưởng như vầy: "Tôi không muốn có trí huệ vì sự 

ngu  si  của  tôi  cũng  tốt  lắm  mà!  Tôi  không  hiểu  mọi  chuyện  thì 

83 

cũng  chẳng  sao." Ðó  là  thứ  gọi  là:  "Yếm  nhĩ  đạo  linh." Nghĩa  là 

vừa đánh chuông vừa bịt tai (tưởng không ai nghe), mình chỉ tự 

lừa mình. Ðến lúc chết rồi mới hiểu rằng mình đến thế gian này 

một cách luống uổng. Lúc đó có hối hận cũng đã muộn rồi. 

Phật-giáo  ở  Mỹ  là  lúc  mới  bắt  đầu,  nên  phải  có  người  tu  hành 

chân thật, phải "cung hành thực tiễn" tức là thực sự tu hành. Cần 

chuyên nhất tu hành, tự mình cải bỏ lỗi lầm để tu hành, sửa đổi 

tập khí mà tu hành, phải làm gương cho kẻ khác thì tiền đồ Phật-

giáo  mới  sáng  lạng  được.  Nếu  như  mới  bắt  đầu  mà  không  có 

người chơn chánh tu hành làm  mô phạm, không có ai phát tâm 

bồ  đề,  thì  Phật-giáo  ở Tây-phương không  thể  hưng  thịnh  được. 

Do  đó  sự  hưng  thạnh  của  Phật-giáo  phải  do  các  vị  thanh  niên 

đảm nhận. 

Hiện  tại  hai  vị  "Tam  bộ  nhất  bái"  là  những  vị  tu  hành  rất  thành 

tâm, có thể nói là tiên phong mở đường cho Phật-giáo vậy. Các vị 

đó  trên  đường  lộ,  đi  ba  bước  lạy  một  lạy,  không  phải  vì  cầu 

phước  báo  cho  mình,  mà  vì  muốn  cầu  hòa  bình  toàn  thế  giới. 

Hơn  hai  năm  qua,  hai  vị  đó  nhịn  đói  nhịn  khát,  nhẫn  lạnh  nhẫn 

nóng, chịu gió chịu mưa hết sức cực khổ. Tu hành như vậy không 

phải  là  chuyện  người  thường  có  thể  làm  đặng.  Các  vị  đó  nhẫn 

chịu  những  thứ  mà  người  khác không  nhẫn  chịu  được,  nhường 

nhịn những cái mà người khác không thể nhường nhịn được, ăn 

những  đồ  ăn  mà  người  khác  không  muốn  ăn,  mặc  những  quần 

áo  mà  người  khác  chê  không  thèm  mặc.  Bất  kể  là  gió  thổi  hay 

mưa  rơi  vẫn  cứ  lạy  Phật  không  ngừng,  cũng  không  cần  biết  là 

trời nóng hay lạnh, đói hay khát, không ngừng nghỉ, cũng không 

giải  đãi,  không  lười  biếng,  ngày  ngày  đều  tụng  kinh  sáng  chiều 

hai thời, mỗi giờ mỗi phút không bao giờ lười biếng an phận. Hai 

84 

vị đó tinh tấn nổ lực tu hành là vì muốn Phật-giáo có thể phát triển 

khắp  nơi  trên  toàn  thế  giới.  Hai  vị  tu  hành  cực  khổ  như  vậy, 

không phải vì danh cũng chẳng phải vì lợi, mà vì muốn lấy trách 

nhiệm của Phật-giáo làm trách nhiệm của chính mình. Tinh thần 

đó thật là đáng khen ngợi. 

Quý-vị phải học cho bằng công hạnh của hai vị Tam-bộ Nhất-bái. 

Lấy họ làm gương soi để mình phản tỉnh. Xem đối với Phật-giáo 

mình đã cống hiến được những  gì, chuyện mình làm là vì mình 

hay vì Phật-giáo? Nếu như vì mình, thì hãy sinh tâm hết sức hổ 

thẹn, lập tức sửa đổi hành vi không chánh đáng đó. Nếu vì Phật-

giáo  thì  mình  cần  phải  nổ  lực  hơn  nữa,  cần  phải  cổ  võ  khiến 

Phật-giáo phát triển, bảo vệ Phật-giáo, cần phát bồ đề tâm, hành 

Bồ-tát đạo, lúc nào cũng muốn kẻ khác được an lạc, không tính 

toán riêng tư cá nhân, đó mới là tinh thần của Bồ-tát đạo. 

Quý-vị ở trong thiền đường, lúc đi lúc ngồi cho là khổ sở nhưng 

nếu so với hai vị Tam-bộ Nhất-bái thì sự khổ sở ấy thật là hết sức 

sung sướng vậy. Quý-vị cần thể nghiệm điều này một cách sâu 

xa, đừng để mất cơ hội. Hai vị hành giả đó nếu không phát tâm 

bồ đề, không hành Bồ-tát đạo thì đương nhiên là chẳng thể hoàn 

tất cuộc hành trình của họ được. 

Ở  thiền  đường  quý-vị  đừng  nên  sinh  tâm  vọng  tưởng;  thân  ở 

trong thiền đường mà tâm thì đến thế giới khác du ngoạn, đó tức 

là  đầy  dẫy  vọng  tưởng,  có  thể  ảnh  hưởng  đến  tâm  tu  đạo  của 

mình; quý-vị phải nhớ lấy! Không được để cho thời gian trôi qua 

một cách lãng phí mà mình phải nắm lấy thời cơ, chụp lấy cơ hội 

khai ngộ. Nếu mình chuẩn bị như vậy thì không hổ thẹn với chính 

mình, còn ngược lại thì chỉ là nói suông mà thôi. 

85 

Giảng ngày 20 tháng 8 năm 1979 

tại Vạn Phật Thánh Thành 



Làm Vừa Ðủ là Trung-Ðạo 

Gấp thì đứt, chậm thì lỏng. 

Không chậm, không gấp mới thành công. 

Pháp môn tham thiền, cần hồi quang phản chiếu ở mọi thời mọi 

lúc một cách tự nhiên. Mình không được quá gấp rút, cũng không 

được quá chậm chạp; nên có câu nói rằng: 

Khẩn liễu băng, mạn liễu tông 

Bất khẩn bất mạn tài thành công. 

Nghĩa là: 

 Gấp thì đứt, chậm thì lỏng 

 Không chậm, không gấp mới thành công.  

Không  gấp  không  chậm  là  trung  đạo;  đi  đứng  nằm  ngồi  đều 

không rời "cái nầy," xa rời khỏi "cái nầy" tức là sai lầm. "Cái nầy" 

là cái gì? Ðó chính là Trung-đạo liễu nghĩa. 

Tham  thiền  không  được  đi  vào  cực  đoan,  không  được  quá  lố 

cũng không được thiếu hụt; quá lố hay thiếu hụt đều không phải 

là Trung-đạo. Không rơi vào "không," cũng không rơi vào "hữu," 

không  rơi  vào  hai  biên  tế,  mới  gọi  là  Trung-đạo.  Nên  nói  rằng: 

"Trung-đạo  chính  là  phi  không  phi  hữu"  (chẳng  không  mà  cũng 

chẳng  có),  cũng  có  nghĩa  là  chân  không  diệu  hữu.  Không  chấp 

86 

trước  chân  không,  nhưng  cũng  đừng  quái  ngại  diệu  hữu.  Chân 

không  diệu  hữu  đều  không  thể  nắm  bắt,  cũng  không  thể  xả  bỏ. 

Nắm  cũng  không  được,  bỏ  cũng  không  xong,  đó  chính  là  cảnh 

giới của chân không diệu hữu. 

Người dụng công cần phải có thủy có chung (có đầu có đuôi) thì 

mới  thành  tựu  được.  Rằng:  "Quán  triệt  thủy  chung."  Không  thể 

một ngày tu rồi mười ngày nghỉ Ố nhất bộc thập hàn Ố nghĩa là 

một  ngày  hơ  ấm,  mười  ngày  bỏ  lạnh.  Không  được  gặp  chuyện 

khó khăn liền thối lui, đi được nửa đường rồi bỏ cuộc, người như 

vậy là kẻ không có chí khí. Cổ nhân nói: 

Tu Ðạo bất phạ mạn, chỉ phạ trạm. 

Nghĩa là: 

Người tu đạo không sợ chậm, chỉ sợ đứng một chỗ. 

Lúc thường dụng công tham thiền, mình nên chú ý vào thoại đầu, 

dùng Kim-cang bảo kiếm (tức là trí huệ) để chặt hết vọng tưởng. 

Vọng tưởng hết, thì trí huệ hiện tiền. Có trí huệ quang minh, mới 

phá  tan  vô  minh  hắc  ám.  Vô  minh  phá  trừ  rồi,  mình  thoát  khỏi 

Tam-giới,  hết  sinh  tử,  lúc  đó  mới  ra  khỏi  vòng  tròn  định  mạng 

(thập nhị nhân duyên). 

Người  dụng  công  tu  đạo  cần  có  tâm  nhẫn  nại.  Bất  luận  trường 

hợp khó khăn gian khổ nào, cũng cần nhẫn thọ. Nhẫn nại thì mới 

tới được bờ bên kia. Vì vậy trong khi đả thiền thất đừng nên sợ 

khổ. "Khổ tận cam lai" nghĩa là đắng hết, ngọt lại. Nếu mình chưa 

lặn  xuống  tận  đáy,  mình  sẽ  không  bao  giờ  vươn  lên  tận  chóp 

đỉnh. Căn nhà cao hằng ngàn trượng đều từ nơi mặt đất xây lên, 

không phải xây lên trong hư không. Bởi thế cần hạ thủ tham thiền 

87 

nơi  chốn  căn  bản,  tức  là  trừ  bỏ  vọng  tưởng.  Nếu  mình  có  thể 

ngừng vọng tưởng, thì lúc đó:  

Tâm thanh, thủy hiện nguyệt, 

Ý định, thiên vô vân. 

Nghĩa là:  

Lòng trong suốt, trăng hiện bóng nước. 

Ý an định, trời xanh không mây. 

Khi lòng thơi thản, trăm nạn tiêu hết. Ý yên định, mọi chuyện an 

bình. Rằng: 

Tâm chỉ niệm tuyệt chân phú quý. 

Tư dục đoạn tận chân phước điền. 

Nghĩa là: 

Tâm ngừng, niệm dứt là giàu sang thật. 

Lòng tư dục cạn, ruộng phước mới chân. 

Tham thiền tức là dứt hết vọng, chỉ còn sự chân thật (khử vọng 

tồn chân). Cũng giống như sàng cát đãi vàng vậy; ở trong cát mà 

tìm vàng đó là chuyện rất khó khăn. Tuy nhiên, nếu mình muốn 

tìm vàng thì phải tìm trong cát, tất phải có lòng nhẫn nại. Quý-vị 

có  muốn  hiểu  rõ  Phật  tánh  của  mình  không?  Muốn  được  minh 

tâm  kiến  tánh  chăng?  Vậy  thì  phải  nhẫn  nại  tu  hành,  nhẫn  nại 

tham  thiền,  nghiên  cứu,  lâu  dần  thì  tất  nhiên  sẽ  quán  thông,  sẽ 

khai ngộ; "ồ! Thì ra là vậy." 

88 

Khi tham thiền thì mình đừng để ý đến chuyện khác, cứ một mực 

tham câu "Niệm Phật là Ai?" Phải tìm cho ra "Ai" đó, chỉ khi nào 

tìm ra rồi thì lúc đó mới ngừng tham. Công phu mình đã đến chỗ 

thuần thục rồi, thì tự nhiên sẽ gặt hái được kết quả tốt. 

Khi  ngồi  trong  thế  kiết  già,  đem  chân  trái  gác  lên  đùi  phải,  đem 

chân phải gác lên đùi trái. Ðó là vì chân trái thuộc về dương, chân 

phải thuộc về âm. Cho nên khi ngồi thiền, chân trái (dương) thì ở 

phía trên, chân phải (âm) thì ở phía dưới, đó cũng giống như là 

vô  cực  sinh  thái  cực,  thái  cực  sinh  lưỡng  nghi  (tức  là  âm  và 

dương). Tuy ý nghĩa như vậy; nhưng để cho tiện, quý-vị muốn bỏ 

chân  trái  ở  dưới,  chân  phải  ở  trên  cũng  được;  bởi  vì  Pháp  thì 

không  nhất  định,  tùy  theo  thói  quen  của  mỗi  người,  không  cần 

phải chấp trước một phương pháp, một tư thế cố định nào cả. Ðể 

chân  trái  ở  trên  chân  phải  là  một  phương  pháp  mà  thôi,  không 

phải là một quy luật tuyệt đối; rằng quý-vị phải tuân theo như vậy. 

Nói tóm lại, kiết già phu tọa là thế mình dễ nhập định nhất. Nếu 

mình  có  thể  nhập  định  trong  lúc  đi  thì  ngồi  hay  không  ngồi  đều 

không  thành  vấn  đề.  Cảnh  giới  lúc  nhập  định  thì  không  có  một 

chút  vọng  tưởng  nào,  trong  tâm  một  niệm  chẳng  nẩy  sinh,  bụi 

trần chẳng nhiễm. Nếu có thể đi đứng nằm ngồi không sinh một 

niệm  nào,  không  nhiễm  ô  bụi  trần  thì  đó  là  lúc  dụng  công  đấy. 

Không nhất định ngồi mới gọi là dụng công tham thiền. 



Phật Pháp rất Bình Ðẳng 

Trong Phật-giáo một phần công, 

một phần tội đều chẳng bao giờ sai lạc. 

89 



Phật-pháp  rất  thâm  áo.  Khi  ở  trong  Phật-pháp  mình  không  cảm 

thấy  chỗ  nào  tốt,  khi  ở  ngoài  Phật-pháp  mình  cũng  chẳng  thấy 

chỗ nào xấu. Song, trong Phật-giáo một phần công, một phần tội 

đều  chẳng  bao  giờ  sai  lạc.  Ðạo  Phật  hết  sức  tự  do,  bình  đẳng, 

chẳng có chuyên chế, cũng chẳng đi vào chỗ cực đoan. 

Tại  sao  nói  là  hết  sức  bình  đẳng?  Bởi  vì  tất  cả  chúng  sinh,  bất 

luận là ngạ quỷ địa ngục, hung thần ác thú, kẻ dữ người xấu, nếu 

phát tâm tu hành, quay đầu về bến, đều có thể thành Phật. Không 

giống như thuyết ngoại đạo rằng: "Kẻ ác người xấu thì vĩnh viễn 

là xấu ác, không có cách gì có thể độ được. Hoặc rằng mãnh hổ 

ác thú vì tánh tình vô cùng tàn bạo, sẽ không được cứu vớt." 

Ðời nhà Minh bên Trung Quốc có vị Ðại-sư tên là Liên Trì. Ngài 

có một đệ tử là con cọp, thường hay ở bên cạnh để hộ vệ Ngài. 

Nhưng vì cọp là loài ác thú, nên mọi người thấy đều sợ hãi. Do 

đó,  Ðại-sư  mới  dạy  con  cọp  nầy,  rằng  mỗi  lần  đi  ra  đi  vô  thì 

không được đi thẳng; con cọp liền nghe lời Ngài, khi ra vô đều đi 

lui.  Nên  mọi  người  không  còn  sợ,  vì  biết  là  cọp  thiện.  Con  cọp 

nầy cũng biết đi khắp nơi để hóa duyên cho Liên Trì Ðại-sư. Khi 

người ta thấy con cọp thiện này tới, ai nấy đều tranh nhau bố thí 

cúng  dường.  Thành  ra  cọp  cũng  có  thể  quy  y  Tam-bảo,  hộ  trì 

Phật-pháp, và có thể thành Phật vậy. 

Phật-giáo  hết  sức  là  tự  do,  bởi  vì  giáo  lý  trong  Kinh  Phật  chỉ 

khuyên dạy người ta làm thiện tránh ác. Làm ác thì tự mình thọ 

quả  báo.  Nhưng  Phật-giáo  cũng  không  bắt  ép  người  ta  làm 

chuyện  tốt,  cũng  không  dọa  rằng:  "Nếu  không  nghe  lời,  chuyên 

tạo  ác  nghiệp  thì  bị  bỏ  vào  tù."  Bởi  vì  mọi  thứ  đều  do  tâm  tạo, 

90 

thiên  đường  hay  địa  ngục  đều  do  tư  tưởng  và  nghiệp  lực  của 

mình tạo thành. Phật-pháp dạy người ta rằng: "Chư ác mạc tác, 

chúng thiện phụng hành." Nghĩa là đừng làm chuyện ác, chỉ làm 

tất cả điều lành, đồng thời xiển minh đạo lý nhân quả, không sai 

lạc được dù đối với việc nhỏ như sợ tóc, để người ta nhận thức 

được chân lý siêu xuất luân hồi. 



Ðại Thiện Ðại Ác Vượt Ra Ngoài Số Mạng 

Vận mệnh có thể sửa đổi, 

khả năng sửa đổi ở trong tay mình. 

Xưa  kia  có  một  vị  họ  Viên  hiệu Liễu  Phàm,  tên  Học  Hải,  là  một 

danh nho đời nhà Minh, lúc nhỏ chàng hay đọc sách nhưng phụ 

thân muốn chàng học nghề thuốc để tế thế cứu người, cho nên 

chàng liền cải đổi học y. Về sau, chàng gặp một vị tướng số râu 

dài nói với chàng rằng: "Ngài có số làm quan, ngài nên đọc sách 

để có thể làm quan lớn. Vào ngày đó tháng đó thì ngài sẽ đậu tú 

tài;  năm  đó  tháng  đó  ngày  đó  ngài  sẽ  được  làm  huyện  quan, 

bổng lộc rất nhiều, bao nhiêu đó... Rồi năm nọ tháng kia ngài sẽ 

được thăng quan tiến chức bỗng lộc bao nhiêu bao nhiêu... Cho 

đến năm năm mươi bốn tuổi, ngày 14 tháng 8 nửa đêm ngài sẽ 

mệnh  chung,  suốt  đời  không  có  con  cái  gì  cả."  Do  vậy  cho  nên 

Viên  Học  Hải  mới  đổi  môn  học,  thì  quả  đúng  như  lời  toán  số, 

mười  phần  linh  nghiệm.  Bởi  vì  mệnh  vận  đã  định  rồi  cho  nên 

chàng  chẳng  cần  tinh  tấn,  chẳng  cầu  tiến  bộ.  Suốt  ngày  chỉ  du 

sơn ngoạn thủy. 

91 

Một hôm nọ chàng tới núi Thê Hà, tại đó có một vị thiền sư tên là 

Vân  Cốc.  Khi  chàng  tới  bái  kiến  vị  thiền  sư  này;  Thiền-sư  Vân 

Cốc  liền  đưa  cho  chàng  một  bồ  đoàn.  Hai  người  ngồi  đối  diện 

như  vậy  suốt  ba  ngày,  thiền  sư  cảm  thấy  rất  là  kỳ  lạ,  hỏi  rằng: 

"Ngài  từ  đâu  tới?  Có  thể  ba  ngày  đêm  ngồi  bất  động  chẳng  có 

vọng tưởng, hẳn rằng ngài là một vị kỳ nhân tu đạo." 

Họ Viên đáp: "Bởi vì tất cả mọi sự đều do vận mệnh an bài, nên 

tôi chẳng tham chẳng cầu, chẳng có vọng tưởng gì cả." 

Vị thiền sư nghe nói liền tiếp lời: "Tôi tưởng ngài là một bậc phi 

thường, nhưng hóa ra ngài chỉ là một kẻ phàm phu tục tử." 

Họ Viên nghe thế, lấy làm không vui, mới hỏi rằng: "Sao thiền sư 

nói tôi chỉ là một kẻ phàm phu tục tử?" 

Thiền  sư  trả  lời:  "Nếu  không  phải  là  phàm  phu  thì  tại  sao  lại  bị 

vận mệnh trói buộc?" 

Họ Viên liền hỏi: "Vận mệnh trốn thoát được chăng?" 

Thiền sư đáp rằng: "Ngài là kẻ thư sinh đọc sách, sao lại không 

biết trong Kinh Dịch có một câu nói rất rõ là: "Thú kiết tỵ hung," 

nghĩa  là  tới  chỗ  tốt,  tránh  chỗ  xấu.  Nếu  mà  số  mạng  không  thể 

trốn được thì làm sao tới chốn an tường, tránh xa điềm dữ. 

Họ Viên nghe thấy liền đại ngộ, lập tức đổi tên mình thành Liễu 

Phàm. Ý nói rằng từ ngày hôm nay về sau mình không còn là kẻ 

phàm  phu  nữa.  Từ  đó  về  sau,  chàng  luôn  làm  việc  thiện,  tích 

phước tích đức khiến những điều mà vị tướng số nói không còn 

linh  nghiệm  nữa.  Viên  Liễu  Phàm  sống  đến  hơn  tám  mươi  tuổi, 

có ba người con. Bởi vậy vận mệnh không phải là nhất định, điều 

tốt  xấu  kiết  hung  cũng  không  phải  nhất  định.  Cổ  nhân  nói  rằng: 

92 

"Quân tử tạo mệnh." Người có đạo đức, chính nhân quân tử thì 

có thể sửa đổi được vận mệnh, siêu xuất khỏi số mệnh mình. 

Tại sao có điều chẳng lành xảy ra? Ðó là vì trong tâm mình chẳng 

lành, mình luôn trồng những thứ nhân ác thì đương nhiên sẽ gặt 

những thứ ác báo. Nếu như mình có thể sửa đổi lỗi lầm, làm lành 

tránh dữ, thì mình có thể thú kiết tỵ hung. Từ chuyện này mà suy 

ra rằng vận mệnh có thể thay đổi, mà chính năng lực thay đổi đó 

lại  ở  trong  tay  mình.  Rằng:  "Ðại  thiện  đại  ác,  vượt  ra  ngoài  số 

mạng." 



Xin Bồ-tát Làm Tiêu Ðộc Cho Toàn Cầu 

Dùng cam lồ và nước pháp tẩy trừ độc khí trên thế giới. Ðộc tiêu 

một phần, thế giới bình an thêm một phần. 

Tại sao ta đả Ðịa Tạng Thất? Bởi vì hiện tại thế giới có quá nhiều 

tai  nạn,  nên  chúng  ta  cần  Ngài  Ðịa  Tạng  Bồ-tát  dùng  sức  bổn 

nguyện làm tiêu mọi tai nạn. 

Ðịa  Tạng  Bồ-tát  rất  tôn  trọng  đạo  hiếu,  bởi  vì  Ngài  đời  đời  kiếp 

kiếp luôn là người con hiếu thảo với cha mẹ. Ðây không phải là 

chuyện dễ dàng, bởi vì chính từ sự khốn khổ gian nan mà Ngài tu 

luyện  thành  đạo.  Cha  mẹ  Ngài  không  tin  Tam-bảo,  nhưng  Ngài 

phải thuận ý họ, dùng mọi thứ thiện xảo phương tiện để khuyến 

dụ các vị đó sinh lòng chính tín  nơi Tam-bảo.  Nơi nào Ngài tới, 

Ngài  đều  làm  hạnh  Bồ-tát,  chẳng  lộ  hình  tướng,  không  chấp 

trước. Không có hình tướng là bởi vì Ngài không kể công, không 

tự mình khen đức hạnh. Cũng giống như khi cứu độ chúng sinh, 

93 

Ngài  lại  nói  rằng  là  chúng  sinh  tự  độ,  không  muốn  chúng  sinh 

cám ơn Ngài, đảnh lễ Ngài. 

Khi  Ngài  ở  địa  vị  Bồ-tát,  Ngài  không  nghĩ  rằng  mình  cao  minh 

hơn các vị Bồ-tát khác; hoặc là mình có thệ nguyện vĩ đại, có lòng 

từ bi rộng lớn hay có thần thông quảng đại hơn hết. Ngài không 

có những tư tưởng đó. Mọi việc làm của Ngài, nhất cử nhất động, 

nhất ngôn nhất hạnh đều coi như vô sự: Việc mình đem hết sức 

hết lòng ra làm mà không thấy mình có làm, không sinh lòng kiêu 

hãnh,  cũng  không  làm  kẻ  khác  chú  ý.  Ngài  chỉ  nghĩ  rằng  đó  là 

bổn phận của Ngài, Ngài không kể lể công trạng, vì thế Ngài cảm 

động được tất cả chúng sinh, khiến họ tán thán xưng dương ca 

ngợi  Ngài,  thậm  chí  cả  Phật  cũng  khen  ngợi  Ngài  nữa.  Phật 

không tùy tiện khen ngợi kẻ khác, chỉ khi nào có kẻ xứng đáng thì 

Phật  mới  khen  mà  thôi.  Bởi  vì  Ðịa  Tạng  Bồ-tát  không  kể  công, 

Ngài cũng không tuyên truyền công đức của mình nên cảm ứng 

đạo  giao.  Cảm  ứng  đạo  giao  đó  không  phải  do  dùng  thủ  đoạn, 

hay  mánh  khóe  mà  được.  Nó  tới  một  cách  tự  nhiên.  Người  tu 

Ðạo chúng ta phải học tinh thần thề nguyện vô biên của đức Ðịa 

Tạng: 

Ðịa ngục vị không, thệ bất thành Phật. 

Chúng sinh độ tận, phương chứng bồ-đề. 

Nghĩa là: 

Ðịa ngục chưa trống, thề chưa thành Phật. 

Chúng sinh độ hết, mới chứng bồ-đề. 

Hàng năm chúng ta đả thất, bởi vì muốn thế giới tiêu trừ độc khí. 

Hiện tại không khí rất ô nhiễm, vũ trụ đầy các thứ khí độc, mà tất 

94 

cả những phương pháp đều không thể trừ được nó, chỉ có cách 

là chúng ta phải chí tâm thành khẩn, cầu chư Phật Bồ-tát phóng 

quang, tiêu trừ những thứ độc khí đó, làm khí độc vô hình vô ảnh 

đó tiêu tan đi. Nên ở Vạn Phật Thánh Thành, mọi việc làm, đều 

có quan hệ đến sự an nguy của toàn thế giới. Ở trong đạo tràng 

này,  quý-vị  còn  không  thành  tâm,  thì  thế  giới  ắt  tăng  thêm  nguy 

hiểm hơn! 

Nhân loại tạo ra quá nhiều ác nghiệp và sức người khó tiêu trừ 

chúng  được.  Hôm  nay  nhân  ngày  vía  Ngài  Ðịa  Tạng  Bồ-tát, 

chúng ta đồng tâm, hết sức chí thành niệm "Ðịa Tạng Vương Bồ-

tát";  kỳ  vọng  rằng  có  thể  cảm  động  được  lòng  từ  bi  của  Bồ-tát, 

khiến  Ngài  giúp  thế  giới  được  tới  chỗ  bình  an  vô  sự.  Có  được 

cảm ứng nầy hay không, đều do sự thành tâm của quý-vị cả. Sức 

của một người thì không đủ, phải cần sức lực của đại chúng. Cho 

nên  nói:  Ðại  chúng  chí  thành,  hợp  tâm  hợp  lực,  cùng  nhau  cầu 

đảo cho thế giới hòa bình. 

Bây  giờ  trong  tâm  quý-vị  đã  hiểu  rằng,  thế  giới  đầy  tai  ách  này 

chẳng  có  hòa  bình.  Bởi  vậy  hiện  tại  các  đạo  tràng  trên  thế  giới 

đều  cầu  đảo  sự  hòa  bình.  Ðầu  tiên  cả  là  do  Phật-giáo  Giảng 

Ðường, Kim Sơn Thánh Tự đề xướng, sau đó những nơi khác ở 

Hương Cảng, Ðài Loan đều làm theo; đó cũng chứng minh rằng 

thế  giới  đang  lâm  vào  tình  trạng  rất  khó  khăn  nguy  hiểm.  Tuy 

nhiên, chơn chính cầu đảo cho hòa bình thế giới thì có đạo tràng 

ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  ở  đây  tổ  chức 

pháp-hội  gì,  đều  không  hy  vọng  có  đại  thí  chủ  tới  cúng  dường 

tiền bạc, mỗi năm tổ chức một cách âm thầm; cứ tới ngày giờ là 

tổ chức. Chẳng cần biết là có trai chủ hay không; cứ theo thường 

lệ  mà  tiến  hành,  coi  đó  là  bổn  phận  của  mình,  không  tự  hào, 

95 

không mảy may tính toán chuyện lợi hại gì. Mình chỉ hy vọng rằng 

Phật  sẽ  phóng  quang  gia  bị  sớm  tiêu  trừ  tất  cả  những  độc  khí 

trên thế giới. Quán Âm Bồ-tát dùng nước cam lồ, quán đỉnh khiến 

chúng sinh tai tiêu bệnh trừ, tội diệt phước sinh. Ðịa Tạng Bồ-tát 

dùng nguyện lực quảng đại của Ngài làm chúng sinh ly khổ đắc 

lạc, tiêu tan hết tai nạn ách chướng. Niệm Quán Âm Bồ-tát, niệm 

Ðịa  Tạng  Bồ-tát  tức  là  giúp  cho  thế  giới  được  tiêu  độc,  nhưng 

không cần dùng thuốc sát trùng, chỉ cần dùng nước cam lồ pháp 

thủy để tiêu trừ độc khí trên thế giới. Tiêu đi một phần thì thế giới 

có  thêm  một  phần  bình  an.  Khi  độc  khí  không  còn  nữa,  lúc  đó 

chúng sinh sẽ được hưởng phước, nhân loại sẽ được an lành! 

Giảng ngày 4 tháng 9 năm 1982, 

nhân dịp Ðại Tạng Thất tại Vạn Phật Thành. 



Phật Pháp Là Gì? 

Tu đạo tức là "quay ngược lại." 

Thế nào là Phật-pháp? Phật-pháp tức là thế gian pháp. Song nó 

là pháp mà người thế gian không muốn làm. Người đời ai cũng 

bận  rộn  lăng  xăng,  mà  phát  xuất  điểm  không  ngoài  lòng  ích  kỷ 

riêng  tư,  chỉ  lo  bảo  vệ  thân  mạng  và  của  cải  chính  mình.  Phật-

pháp thì đại công vô tư (chỉ có công ích không có tư lợi) đem lợi 

ích đến mọi người. Khi học Phật-pháp, trong mọi việc làm mình 

hãy nghĩ đến người khác. Hãy xem nhẹ cái "tôi" này, quên mình 

vì  người  và  chớ  làm  kẻ  khác  bực  dọc  phiền  não.  Ðó  chính  là 

Phật-pháp.  Song  phần  lớn  người  ta  không  nhận  thức  rõ  ràng 

được điểm này. Vì thế trong Phật-giáo xảy ra đủ thứ tranh chấp, 

96 

cãi vã, phiền não, thị phi. Chẳng khác gì, hoặc tệ hơn, chốn trần 

tục  của  người  đời  nữa.  Những  người  này  một  đằng  học  Phật, 

một đằng tạo tội nghiệp. Vừa lập chút công, lại vừa tổn chút đức. 

Do  đó,  chẳng  những  họ  không  mang  lợi  ích  cho  đạo  Phật,  mà 

ngược lại làm tổn hại đạo Phật. Việc ấy đức Phật gọi rằng: "Con 

giòi trong thân sư tử, gặm nhấm thịt sư tử." 

Là đệ tử Phật, nếu mình ích kỷ, tự lợi, không biết nhìn xuyên suốt 

(khán phá), không chịu buông bỏ (phóng hạ), thì sao tương ưng 

với Phật-pháp được? Người học Phật cần: 

Chân nhận tự kỷ thác 

Mạc luận tha nhân phi 

Tha phi tất ngã phi 

Ðồng thể danh đại bi. 

Nghĩa là: 

 Tự nhận rõ mình lỗi.  

 Chớ nói người khác sai.  

 Họ sai tức mình sai.  

 Ðồng thể là đại bi.  

Muốn hiểu chân lý đạo Phật thấu đáo, trước tiên mình cần tự tu 

nhẫn  nhục,  bố  thí.  Thế  mới  đưa  tới  thành  tựu.  Mình  cần  "xoay 

ngược lại," tức là phải tách biệt với người đời, không a dua theo 

trào lưu. Tu đạo mình cần "Ðổi ngược lại." Nghĩa là sao? Tức là: 

"Nhường  cho  người  việc  tốt,  tự  mình  lãnh  việc  xấu."  Buông  bỏ 

bản ngã hẹp hòi để hoàn thành Ðại Ngã. 

97 

Phàm là đệ tử của tôi, các vị đều là máu thịt nơi thân tôi. Bất luận 

là máu thịt nào bị cắt xén, tôi cảm thấy đau đớn lắm. Bất kỳ nơi 

nào chảy máu, đều làm tổn thương nguyên khí của tôi. Do đó các 

vị hãy đoàn kết với nhau. Vì muốn làm Phật-giáo rạng rỡ vẻ vang, 

các  vị  cần  chịu  đựng  những  chuyện  thiệt  thòi  mà  không  ai  chịu 

nổi, phải nhẫn những thứ nhục nhã mà không ai nhẫn nổi. Phải 

để lòng dạ rộng rãi, làm gì cũng cần thật thà. Mình không thật thà 

thì Phật Bồ-tát biết hết đó. Làm sao mình lừa bịp chư Phật Bồ-tát 

được. Các vị hãy kiểm thảo lỗi lầm của mình, thành tâm sửa đổi 

điều  sai  trái,  chân  chính  nhận  thức  những  thái  độ,  hành  vi  điên 

đảo, không hợp đạo lý của mình. Cứ thành thật, quên phứt mình 

đi để phục vụ toàn thể Phật-giáo và xã hội. 

Bất  kỳ  một  tổ  chức,  một  xã  hội  nào  trên  thế  giới  cũng  đầy  dẫy 

chuyện tranh chấp, đấu tranh vô cùng phức tạp. Chúng ta hãy cải 

thiện  tình  trạng  này  trong  các  chùa  thuộc  Tổng  Hội  Phật  Giáo 

Pháp Giới như Vạn Phật Thánh Thành, Kim Sơn Thánh Tự, Kim 

Luân Thánh Tự... Tuy mình không thể sửa đổi hoàn hảo ngay lập 

tức, hãy từng bước sửa đổi tới lúc hết sức hoàn thiện, triệt để và 

rốt  ráo.  Bất  kỳ  lúc  nào  mình  cũng  cần  giữ  gìn  hành  vi  và  chí 

nguyện  cao  thượng  để  triển  khai  rạng  rỡ  Phật-giáo.  Ðó  là  trách 

nhiệm cần có của mỗi Phật tử. Nếu Phật-giáo không hưng thạnh, 

đó là do mình chưa tận tình làm tròn trách nhiệm. Chớ nên đẩy 

trách nhiệm lên kẻ khác. Nếu làm được thế, chẳng bao lâu Phật-

giáo nhất định rạng rỡ, lan rộng khắp mọi nơi trên thế giới. 

Là đệ tử Phật, phải chăng mình cầu Phật gia bị hằng ngày? Cầu 

Phật  giúp  mình  phát  tài,  thăng  quan  hoặc  khai  trí  huệ?  Phải 

chăng  mình  chỉ  cầu  Phật  giúp  mình,  chẳng  hề  suy  nghĩ  tự  hỏi 

mình  có  cống  hiến,  đóng  góp  gì  cho  Phật-giáo  chăng?  Mình  có 

98 

chân  thật  chăng?  Ðây  là  điểm  mà  mình  phải  thường  hồi  quang 

phản chiếu. 

Lúc quy y, các vị phát bốn nguyện rằng: 

1) Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ:  Hãy  tự  hỏi  mình:  "Ta  độ 

được ai chưa?" Nếu đã độ rồi thì hãy độ thêm nữa. Nếu chưa độ 

ai hãy phát tâm độ chúng sanh. 

2)  Phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn:  Phiền  não  thì  nhiều  vô 

cùng tận. Chỉ cần ta biến đổi chúng hóa ra bồ đề. Mình đã biến 

đổi chúng chưa? Nếu chưa, thì hãy mau mau biến đổi chúng. 

3) Pháp môn vô lượng thệ nguyện học: Hãy tự kiểm thảo: "Ta có 

học  Phật-pháp  chăng?  Ta  có  ra  sức  vì  đạo  Phật  chưa?  Phải 

chăng ta học một cách cứng ngắc, không biết làm sao vận dụng 

nó, rồi một ngày tu luyện, mười ngày bỏ bê?" 

4) Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành: Trong  thiên hạ không 

có pháp môn gì siêu thoát và cứu cánh hơn đạo Phật cả. Song ta 

đã chân chính phát tâm thành Phật chưa? Không những ta phải 

thành Phật mà còn phải độ hết thảy chúng sanh thành Phật nữa. 

Nhìn lại quá khứ, đức Phật Thích Ca đã tu phước tu huệ suốt ba 

A-tăng-kỳ  kiếp,  vun  trồng  tướng  hảo  cả  trăm  kiếp.  Ngài  đã  từng 

xả thân mạng để đổi lấy nửa câu kệ pháp. Tinh thần ấy thật vĩ đại 

quá!  Sự  chân  thành  cầu  Pháp  của  Ngài  thật  cao  thượng!  Mình 

phải bắt chước tinh thần ấy. 

Ðã hơn 3, 4 năm nay, mỗi tháng tôi đều đến Kim Luân Thánh Tự 

ở Los Angeles. Tôi cảm thấy các vị chưa đắc được lợi ích chân 

chính của Phật-pháp; cũng chưa thật sự thể hội được tinh thần vĩ 

99 

đại của Phật-pháp. Các vị đã đặt mình ra ngoài Phật-pháp, chưa 

thâm nhập gì cả. 

Nếu muốn Phật-giáo hưng thạnh, mình phải sửa đổi từ chính bản 

thân mình trước. Hãy đem lòng chân thật, hy sinh nổ lực vì đạo 

Phật.  Chớ  nên  biết  có  phạm  vi  nhỏ  hẹp  quanh  mình.  Phải  lấy 

pháp giới làm bản thể; chỗ ứng dụng, chốn hành động của mình 

bao  trùm  hư  không.  Rằng:  "Hãy  sinh  cái  tâm  không  dựa,  không 

trước vào đâu cả." (Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm). Nếu ai cũng 

làm như vậy thì Phật-giáo sẽ rạng rỡ lắm. 



Vô Qui Củ Bất Thành Phương Viên 

Không Nhẫn chịu được cũng phải gắng nhẫn chịu. Ðừng sợ đau, 

đừng  đi  loanh  quanh  luẩn  quẩn.  Nếu  không  thì  sẽ  không  đạt 

được định. 

Trong  thời  gian  đả  thiền  thất,  mọi  người  phải  hiểu  qui  củ  thiền 

đường.  Khi  chưa  đánh  mõ  thì  không  ai  được  chạy  hoặc  đi  cả. 

Nếu  mình  không  giữ  qui  củ,  không  nghe  theo  hiệu  lệnh  tức  là 

phạm  qui  củ.  Trong  thiền  đường  có  quy  luật  của  thiền  đường. 

Sau khi khai tịnh, vị sư Duy-na phải nhìn xem mọi người đã mang 

giầy  dép  xong  chưa,  sau  đó  mới  gõ  một  tiếng  khánh.  Chờ  mọi 

người đứng lên rồi, thầy Duy-na mới đánh tiếp hai tiếng mõ. Hai 

tiếng mõ chưa đánh, dù mọi  người đã đứng lên,  không ai được 

phép  đi  cả.  Ðó  là  qui  củ  rất đơn  giản.  Quý-vị  phải  hiểu  nó.  Nếu 

vừa khai tịnh mà đánh mõ ngay, người còn chưa đứng lên thì làm 

sao đi? Nếu phải chờ thêm ba phút nữa cũng không sao. Vì có 

nhiều người ngồi lâu bị tê chân, đứng lên còn không được thì làm 


100 

sao đi? Ðó là tri thức rất là phổ thông trong thiền đường mà quý-

vị cần phải hiểu. 

Tôi biết có nhiều người ngồi lâu chân bị tê rồi khóc ròng. Khóc thì 

chẳng có ích lợi gì cả. Càng khóc thì càng đau. Cái chân nó đâu 

có nói rằng: "Nếu bạn khóc thì tôi sẽ hết đau!" đâu. 

Nhiều người cho rằng ngồi thiền là điều rất tốt. Kỳ thật, ngồi thiền 

là nhẫn chịu sự khổ. "Càng tốt" tức là "càng khổ" vậy. Mọi người 

ở đây, hai giờ rưỡi sáng đã dậy rồi, ban ngày chỉ có một giờ để 

nghỉ  ngơi  rồi  tiếp  tục  công  phu  cho  đến  mười  hai  giờ  đêm.  Mỗi 

ngày chỉ ngủ có hai, ba tiếng đồng hồ. Ðó là dụng công mà quên 

tánh  mạng  của  mình.  Cũng  có  thể  nói  là  "Xả  tử  hoán  sinh"  (vất 

cái chết, đổi lấy sự sống). Rằng: 

Xả bất liễu tử, hoán bất liễu sinh, 

Xả bất liễu giả, thành bất liễu chân. 

Nghĩa là: 

Không bỏ được cái chết, 

sao đổi được cái sinh. 

Không bỏ được cái giả, 

sao thành được cái thật. 

Quý-vị  nếu  không  chịu  được  khổ  làm  sao  hưởng  được  phước. 

Nên muốn đến được chỗ chân chính công phu thì phải nhẫn khổ 

nại lao, phải nghiến răng chịu chân đau. Thật sự cái đau nầy có 

thể chẳng đau. Song vì mình muốn đau nên nó mới đau, nó bắt 

mình phải chịu khổ. "Nhẫn bất năng nhẫn" đó là nhẫn cái đau của 

101 

chân  này.  Khi  đau,  nếu  mình  không  nhẫn  nại  được,  thì  coi  như 

mình không vượt qua được thử thách. Mình nhất định muốn đem 

toàn thân, tất cả cơ quan nầy phá hủy nó đi. "Cơ quan" tức là ám 

chỉ sự đau khổ của thân, hoặc chỉ chỗ đau nhức, hoặc chỉ chuyện 

phiền não. Nếu ngay lúc đau đớn mình có thể nhẫn chịu, không 

sinh phiền não, đó chính là công phu. Nếu như không nhẫn được, 

thì coi như không vượt qua thử thách. Có người đến đây, chỉ một 

ngày  cũng  không  chịu  nổi,  cứ  muốn  trốn  đi.  Quý-vị  hiện  giờ  đã 

vượt qua nhiều ngày, là chuyện không phải tầm thường đâu. 

Phần  đông  các  cô  đều  sợ  đau  chân.  Song  ở  chỗ  này  chịu  đau 

khổ  được  như  vậy,  nhất  định  là  đã  trồng  được  thiện  căn  thâm 

hậu, thì tương lai chủng tử bồ-đề nầy nhất định sẽ nẩy mầm, đạt 

được kết quả. Cho nên nói rằng "công bất đường quyện" nghĩa là 

công  làm  không  uổng,  mình  dụng  công  bao  nhiêu,  sẽ  đạt  được 

bấy nhiêu, không sợ thời gian trôi qua lãng phí đâu. 

Tu hành cần phải có "sinh nhẫn" nghĩa là nhẫn những thứ mà khó 

nhẫn.  "Pháp  nhẫn"  là  nhẫn  sự  sinh  diệt  tướng  của  các  Pháp. 

Nhẫn chịu không được cũng phải gắng nhẫn chịu, đừng sợ đau, 

đừng đi loanh quanh luẩn quẩn, nếu không thì sẽ không đạt được 

định.  Cần  nhất  là  phải  nhìn  thấy  các  Pháp  đều  là  không,  nhìn 

thấu  suốt  và  buông  bỏ  được.  Từ  nơi  sinh  nhẫn  và  pháp  nhẫn, 

mình  sẽ  ngộ  được  đến  vô  sinh  pháp  nhẫn.  Ðó  gọi  là  "Bất  kiến 

hữu  thiểu  Pháp  sinh,  Bất  kiến  hữu  thiểu  Pháp  diệt."  Nghĩa  là: 

Chẳng  thấy  có  chút  Pháp  gì  sinh.  Chẳng  thấy  có  chút  Pháp  gì 

diệt. 



102 

Khi Ðắm Trước Hương Vị Thiền Thì Mọi Chuyện Ðều Sai 

Lầm 

Mình chỉ chờ đợi thiền vị đến, 

một khi chờ đợi thì quên dụng công. 

Tọa thiền đừng tham đắc vị thiền. Thế nào là vị thiền? Ðó tức là 

cảm  giác  sung  sướng  của  thiền.  Ngồi  một  thời  gian  khá  lâu,  tự 

nhiên mình sẽ có cảm giác rất là tự tại, thoải mái và sung sướng 

vô  cùng.  Nếu  mình  tham  trước  cảnh  giới  tự  tại  sung  sướng  đó, 

thì không dễ dàng mà tiến bộ. Mình sẽ ngưng trệ, cứ khởi ý tìm 

lại thiền vị đó. Nếu như cảnh giới đó qua rồi, lại đi tìm cầu rằng: 

"Khi nào thì tôi sẽ có được cảnh giới như vậy nữa? Cảnh giới vô 

nhân, vô ngã, vô chúng sinh, vô thọ giả, vô phiền, vô não, hết sức 

tự  tại  an  lạc  đó,  đến  lúc  nào  thì  tôi  được  nữa?...."  Khi  chờ  đợi 

thiền  vị  nầy  đến,  thì  mình  sẽ  quên  dụng  công,  đây  gọi  là  chấp 

trước vào vị thiền. 

Người tọa thiền cần vô quái vô ngại, vô tham vô cầu, vô hỉ vô ưu, 

vô  khủng  vô  bố.  Nên  đem  thân  mình  ví  như  là  hư  không  trong 

Pháp-giới  vậy,  không  cần  phải  chấp  trước  tham  cầu.  Nếu  có 

tham cầu thì sẽ rớt vào đệ nhị nghĩa. 

Sau đây là bốn cảnh giới: 

1. Sơ Thiền Thiên, Ly Sinh Hỷ Lạc Ðịa: Nghĩa là mình sẽ ly khai 

được  phiền  não  của  chúng  sinh,  đắc  được  món  ăn  thiền,  sung 

mãn Pháp hỷ an lạc, ra khỏi sự mê đảo của chúng sinh và hướng 

tới con đường bồ-đề của thánh nhân. Ðạt tới cảnh giới thiền này 

thì không được mạo xưng, không được tự mình nói ra, mà phải 

được một vị thiện-tri-thức ấn chứng cho. 

103 

Cảnh  giới  này  có  cách  để  chứng  minh:  Tức  là  khi  hơi  thở  của 

mình ngừng lại không còn hô hấp nữa, nhưng không phải là chết, 

đây tức là nhập  định hay nhập sơ thiền. Sơ thiền này khác hẳn 

với sự ngủ nghỉ, quý-vị đừng cho rằng ngủ tức là nhập định. Ngủ 

không những là còn hô hấp, mà  nhiều người còn ngáy pho pho 

khiến kẻ khác nghe như sấm vậy. Bởi vậy sự hô hấp của quý-vị 

đã ngừng hay chưa, những vị thiện-tri-thức nhìn sẽ biết ngay. Có 

kẻ nói rằng: "Tôi cảm thấy là tôi không còn hô hấp nữa." Ðó tức là 

giả, tức là mạo xưng. Nếu mà biết thì mình vẫn chưa nhập được 

sơ thiền. Nên không thể đem nhãn hiệu giả ra rao bán được. 

Nếu muốn phân tích tường tận e phải viết cả khối sách. Nếu nói 

nhiều quá, sẽ sinh ra chướng ngại cho quý-vị. Nên nói một chút 

thôi, để tránh quý-vị đừng sinh ra tâm cống cao tà kiến, rằng mình 

đã nhập vào sơ thiền; cho mình như vậy, tức là lừa dối kẻ khác. 

2. Nhị Thiền Thiên, Ðịnh Sinh Hỷ Lạc Ðịa: Cảnh giới này thì cao 

hơn  một  bước,  không  những  hô  hấp  đã  đoạn  rồi,  mà  mạch  tim 

cũng ngừng lại. Cảnh giới này không phải mình có thể biết hoặc 

là có thể nói ra. Nếu nói mình đã đạt cảnh giới đó, thì thử hỏi làm 

sao  cảm  thấy  nó?  ắt  hẳn  mình  chưa  hề  nhập  định,  rồi  lại  mạo 

xưng để lừa người khác chăng? 

3. Tam Thiền Thiên, Ly Hỷ Diệu Lạc Ðịa: Tới được cảnh giới này 

thì  hô  hấp  và  mạch  tim  đều  ngừng  lại,  đến  ý  niệm  cũng  không 

còn. Tới cảnh giới này thì mình ra khỏi sự hoan hỷ, xả đi vị thiền, 

không  còn  đắm  trước  gì  nữa.  Cảnh  giới  nầy  so  với  sơ  thiền  và 

nhị thiền thì cao hơn nhiều, lúc bấy giờ thì mọi sợi tóc mình cũng 

sinh  ra  hoan  hỷ  khác  thường,  lông  mày  con  mắt  đều  tươi  cười 

hết sức vui sướng vô ngần. 

104 

3. Tứ Thiền Thiên, Xả Niệm Thanh Tịnh Ðịa: Ðến lúc nầy tất cả 

mọi thứ đều là không, "nhất niệm bất sinh toàn thể hiện" Nghĩa là 

khi một niệm chẳng dấy lên, chân tâm bản thể hiện bày. Tới được 

chỗ: 

Thiên đàm hữu thủy thiên đàm nguyệt. 

Vạn lý vô vân vạn lý thiên. 

Nghĩa là: 

Ao hồ ngàn nước, ngàn trăng hiện. 

Vạn dặm không mây, vạn dặm xanh. 

Ở cảnh giới nầy thì mọi nơi đều thuyết Pháp cho mình nghe. Bởi 

vì  "Lạc  hoa  lưu  thủy  diễn  Ma-ha,"  nghĩa  là  hoa  rơi,  nước  chảy 

đều như nói Pháp Ðại-thừa. Cảnh giới nầy mình không biết được 

nó  đâu,  và  cũng  không  được  nói  rằng: "Tôi  đến  được  Tứ  Thiền 

Thiên rồi." Nếu vậy là mình sinh ra đại ngã mạn, nói ra lời hết sức 

láo lếu. Ðiều nầy cũng cần phải có vị thiện-tri-thức ấn chứng cho 

mình thì mới đúng được. 

Tại sao gọi thiện-tri-thức là người có con mắt sáng? Bởi vì vị đó 

có thể nhìn và biết ngay công phu của mình đã đến trình độ nào 

rồi.  Nếu  mình  muốn  khảo  nghiệm  Ngài,  thì  cứ  thử  xem!  Ngài 

chẳng  quan  tâm  gì  đến  điều  đó  cả.  Nếu  là  chân  chính  thiện-tri-

thức  thì  không  có  cách  gì  bị  chúng  ta  khảo  nghiệm  đặng.  Ngài 

không vì lẽ bị hỏi mà liền nói toạc ra đâu. Chỉ cần mình thân cận 

với  Ngài  sau  một  thời  gian  lâu,  thì  Ngài  sẽ  nói  cho  mình  biết. 

Nhưng chưa chắc là Ngài nói rõ hết đâu. Có lúc Ngài dùng ví dụ 

hoặc  chỉ  thuyết  vài  câu  đơn  giản  mà  thôi.  Cho  nên  mình  không 

thể đi đâu cũng đánh chuông nổi trống mà nói rằng: "Tôi đã thành 

105 

Phật rồi!" Nói như vậy là hết sức láo lếu, làm trò hề, tương lai sẽ 

đọa địa ngục, bị cắt lưỡi. Ðó là điều hết sức đáng thương xót vậy. 

Giảng vào tối ngày 18 tháng 11 năm 1982 

tại Vạn Phật Thánh Thành 



Ðạo Tràng Tốt Khó Tìm 

Muốn tu hành mà không gặp đạo tràng tốt thì cũng không thể tu 

được. 

Từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta tạo tội lỗi, thói xấu quá nhiều. 

Không biết hối cải cũng không biết tu hành, nên thói xấu mỗi ngày 

một  gia  tăng,  trí  huệ  mỗi  ngày  một  giảm  dần;  nghiệp  chướng 

càng ngày càng thêm nặng. Bởi vì những lý do đó nên con người 

muốn tu cũng không phải dễ; muốn học để thành người tốt cũng 

rất  khó,  muốn  xuất  gia  lại  càng  khó  hơn,  vì  bị  mọi  thứ  nghịch 

cảnh, nghiệp chướng ràng buộc. Khi ở nơi nhân địa, mình ngu si 

không biết nên tạo ra tội nghiệp dẫy đầy, chẳng sợ nhân quả báo 

ứng.  Vì  thế  bây  giờ  muốn  tu  Ðạo  thì  đủ  thứ  nghiệp  chướng  từ 

khắp mọi nơi kéo về, đủ thứ chướng duyên phát sinh. Có người 

vì hoàn cảnh gia đình không cho phép, có người vì đất nước, lại 

có người vì thái độ, hành động, hay công ăn việc làm khiến sinh 

ra đủ thứ trở ngại, không cho phép họ tu hành. 

Cho nên muốn chân chính tu Ðạo thì khó như muốn lên trời vậy. 

Song, tuy khó khăn khốn khổ như vậy thì lại không tu sao? Không 

phải đâu! Càng khổ thì càng phải tu, mình phải làm điều khó làm. 

Nếu  không  ở  chỗ  khốn  khổ  gian  nan  mà  bắt  đầu,  thì  mãi  mãi 

mình  không  thể  phá  trừ  được  hết  nghiệp  chướng.  Vì  thế  mình 

106 

phải  tu  nhẫn  nại;  phải  nhẫn  nại  những  thứ  mà  không  ai  nhẫn 

được,  nhường  nhịn  những  thứ  mà  không  ai  muốn  nhường, làm 

chuyện  mà  chẳng  ai  chịu  làm,  ăn  những  thứ  không  ai  thèm  ăn, 

chịu  những  thứ  không  ai  chịu  nỗi.  Cứ  như  vậy  ngày  tháng  tích 

lũy,  thì  công  đức  sẽ  tăng  gia,  tội  nghiệt  giảm  ít,  trí  huệ  tăng 

trưởng, và nghiệp chướng tiêu dần. 

Bởi  vì  xưa  nay  nghiệp  chướng  từng  chút,  từng  chút  kết  lũy  mà 

thành. Bây giờ thì cũng từng chút, từng chút giảm nhẹ đi. Cũng 

như lúc trời lạnh vậy, càng ngày càng lạnh, cho tới mùa đông thì 

lạnh đến cực điểm, sau đó lại bắt đầu nắng ấm. Tuy nhiên, không 

thể lập tức ấm liền được, phải từ từ mỗi ngày một ấm lần, ấm lần 

tới lúc vào hè. Mùa nóng thì ví như lúc mình không còn chướng 

ngại; mùa lạnh ví như là lúc nghiệp chướng còn sâu dày. 

Bây  giờ  chúng  ta  tu  hành,  tham  thiền  cũng  tốt,  niệm  Phật  cũng 

tốt. Bất luận là tu pháp gì, mình cần kiếm việc để làm, đừng cho 

tâm trống không, vì nó sẽ suy nghĩ vẫn vơ và vọng tưởng. Mình 

cần phải lấy thời gian suy nghĩ vẫn vơ đó mà niệm Phật, trì Chú, 

tụng Kinh; không để thời gian trôi qua lãng phí. Nếu không tu, tâm 

mình sẽ mặc tình suy nghĩ vẫn vơ, thật là lãng phí tinh thần; kết 

cuộc, chẳng chuyện gì thành tựu cả. "Nhân thân nan đắc. Phật-

pháp  nan  văn.  Phật  quốc  nan  sinh.  Thiện-tri-thức  nan  ngộ.  Hảo 

đạo  tràng  nan  phùng."  Tức  là  thân  người  khó  được.  Phật-pháp 

khó được nghe. Nước Phật khó sinh. Thiện-tri-thức khó gặp. Ðạo 

tràng tốt khó tìm. 

Muốn tu hành mà không gặp được đạo tràng tốt thì cũng không 

thể tu hành. Nên mình cần có đạo tràng tốt. Ở Vạn Phật Thánh 

Thành,  muốn  đả  thiền  thất  thì  có  chỗ  đả  thiền  thất,  muốn  niệm 

Phật  thì  có  chỗ  niệm  Phật,  muốn  sám  hối  thì  có  chỗ  sám  hối. 

107 

Quý-vị  muốn  thế  nào  cũng  đều  có  cả.  Chỉ  cần  quý-vị  tu  hành, 

không lãng phí thời gian, chân thật dụng công là được rồi. 

Bất luận vị nào phát tâm nguyện dụng công, thì tôi sẽ tình nguyện 

làm hộ-pháp cho vị đó, giúp quý-vị dụng công tu hành. Bởi vì khi 

xưa  tôi  muốn  dụng  công  mà  không  tìm  được  đạo  tràng  tốt  để 

dụng công. Tôi đến nơi nào cũng gặp đầy dẫy những chuyện nhỏ 

nhặt,  chi  tiết  phiền  hà.  Ví  như  ở  thiền  đường,  quý-vị  phải  học 

cách đánh chuông, đánh bảng, rồi đến lúc nào thì phải đi tuần tra, 

phải học pha trà, uống trà rồi đi thâu những chum trà, và đủ thứ 

chuyện lặt vặt khác. Nếu quý-vị muốn dụng công thì chuyện uống 

trà,  thâu  chum  trà  hoặc  là  lúc  đi  tuần,  lúc  đánh  bảng,  đánh  mỏ, 

chỉ là sự dụng công một cách hời hợt mà thôi. Học những việc lặt 

vặt đó cũng mất hết ba tuần lễ mới xong. Thông thường đả thiền 

thất  chỉ  một  hay  hai  tuần,  nếu  phải  học  những  việc  linh  tinh  đó, 

cũng đủ hết thời giờ rồi. 

Hiện tại ở Vạn Phật Thánh Thành, quý-vị tham thiền, niệm Phật 

hoặc phiên dịch hay nghiên cứu kinh điển, tu cách gì cũng tốt cả. 

Nói  tóm  lại,  nếu  quý-vị  chuyên  tâm  nghiên  cứu  thì  mọi  phương 

tiện  đều  có  sẵn,  không  cần  phải  làm  những  chuyện  phiền  phức 

khác. Ở đây, mọi chuyện rất là đơn giản. Vị nào làm Duy-na thì 

chỉ cần biết làm sao chỉ tịnh, khai tịnh là được rồi. Ở đây mà quý-

vị còn không biết dụng công thì chẳng biết ở chỗ nào quý-vị mới 

dụng công được. Ðây là nơi hết sức thuận tiện, đầy đủ phương 

tiện để dụng công. Nếu quý-vị một mặt dụng công, một mặt nghĩ 

vẫn  vơ,  nào  là:  "Cơm  trưa  hôm  nay  không  ngon.  Trời  lạnh  lẽo 

quá, sao mà ngủ được." Nếu như cứ vọng tưởng vô ích như vậy, 

thì chỉ phí thời gian mà thôi. Quý-vị cần chuyên tâm, chú ý, đem 

toàn tánh mạng ra mà dụng công mới được. 

108 

Xả bất liễu tử, hoán bất liễu sinh. 

Xả bất liễu giả, thành bất liễu chân. 

Nghĩa là: 

Không được sự chết, sao đổi được sự sống. 

Không bỏ được cái giả, sao thành đặng cái chân. 

Không  phải  chỉ  ở  trong  Niệm  Phật  Ðường,  hoặc  trong  Thiền 

Ðường  mới  dụng  công  mà  ở  mọi  lúc,  mọi  nơi,  đều  phải  dụng 

công. Dụng công có nghĩa rằng con mắt không bị đối tượng quan 

sát làm cho chuyển; lổ tai không bị âm thanh làm giao động, lưỡi 

không  bị  mùi  vị  làm  cho  thèm  muốn;  mũi  không  bị  hương  thơm 

làm cho hứng thú; thân không bị xúc chạm làm cho rung động; ý 

không bị tư tưởng pháp trần làm cho xoay chuyển. Không bị tất 

cả mọi thứ cảnh giới làm chuyển xoay mà ngược lại, mình có thể 

xoay chuyển được cảnh giới. Ðó chính là dụng công. 

"Hành trụ tọa ngọa bất ly liễu cá, ly liễu giá cá tựu thị thác quá." 

Nghĩa là: Ði đứng nằm ngồi đừng lìa "nó," lìa "nó" tức là sai lầm. 

Do đó, mỗi giờ mỗi phút mình phải luôn luôn chuyên tâm chú ý, 

chế ngự ý niệm của mình; giơ cao Kim-cang Trí-huệ-vương Bảo-

kiếm chặt sạch mọi phiền não ma quân. 

Hỏi: Mình phục vụ đại chúng nhưng lại bị họ mắng chửi thì phải 

làm sao? 

Ðáp:  Nếu  phục  vụ  đại  chúng,  mà  bị  phỉ  báng  thì  mình  càng  cố 

gắng hơn nữa. Nếu chỉ vì bị người ta chửi mắng mà bỏ làm, thì 

mình không có thành tâm. 

109 

Hỏi: Vì sao hiện tại Phật-giáo đồ không chịu hiểu chính pháp, chỉ 

mong cầu thần thông? Vì sao hiện giờ đa số tín đồ tham tiền? 

Ðáp: Vấn đề nầy rất là quan trọng bởi vì hiện tại con người đều bị 

trúng  độc  của  đồng  tiền.  Ở  trên  mặt  đồng  tiền  có  chất  độc  vô 

cùng. Có thể nói là ma quỷ bôi thứ độc ấy lên đồng tiền khiến con 

người khi tiếp xúc với nó đều quên mọi sự. Cho đến cha mẹ cũng 

quên, chỉ biết tiền mà thôi. Coi tiền thân thiết hơn tất cả mọi thứ. 

Vì  đồng  tiền  mà  tạo  ra  đủ  thứ  tội  nghiệp.  Ngay  cả  người  trong 

Phật-giáo cũng tìm đủ phương pháp, bất chấp thủ đoạn, hoặc nói 

chuyện phong thủy, hoặc nói có mật pháp; họ có lòng tham còn 

nhiều  hơn  người  không  học  Phật-pháp  nữa;  lòng  tham  của  họ 

còn cao hơn cả trời xanh. Ðó là mạt pháp. Mạt pháp tức là không 

có người hiểu rõ đạo lý nữa. Nếu muốn đừng sa vào lỗi lầm nầy, 

thì  chỉ  có  cách  là  giữ  Sáu  Ðại  Tông-chỉ  của  Vạn  Phật  Thánh 

Thành. Ðó là: Không tranh, không tham, không cầu, không ích kỷ, 

không  tư  lợi,  không  nói  dối.  Sáu  điều  nầy  có  thể  cải  biến  được 

phong khí của mạt pháp. Quý-vị đừng coi Sáu Tông-chỉ của Vạn 

Phật  Thánh  Thành  này  là  đơn  giản,  bình  thường.  Quý-vị  không 

đủ tư cách để học, cũng chẳng đủ tư cách để nghe. Tôi nói Sáu 

Ðại Tông-chỉ nầy là để cho hai vị hành giả Tam-bộ Nhất-bái, (thầy 

Hằng Thật và thầy Hằng Triều) nghe. Bởi vì tôi thấy hai vị đó hết 

sức kham khổ tu hành, nếu không nói cho họ pháp chân chính thì 

thật là đáng tiếc. Cho nên Sáu Ðại Tông Chỉ nầy là để phá những 

sự hiểu biết sai lầm, nó là cây gậy hàng phục ma quân (hàng ma 

trượng). 

Nói đến thần thông thì phải biết rằng không phải do cầu mà được; 

nó  do  tu  mà  thành.  Tuy  rằng  cũng  do  tu  mà  thành  nhưng  cũng 

đừng coi nó là quan trọng. Thần thông, trong Phật-giáo, không có 

110 

gì là đáng kể vì cũng giống như dùng một con dế nhỏ đi dọa con 

nít mà thôi. Thực sự nó không có gì quan trọng. Người học Phật, 

nếu có ý niệm cầu thần thông thì tự nhiên sẽ tu sai lạc, không còn 

chân chính là tín đồ Phật-giáo nữa. 

Hỏi: Tại sao người ta không lạy Ngài Tam Tạng Huyền Trang mà 

lại lạy Tôn Ngộ Không? Tôn Ngộ Không có thật hay không? 

Ðáp: Bởi vì Tôn Ngộ Không có Kim-cô-bổng lại biết Cân-đẩu-vân, 

có thể lên trời xuống đất, không chỗ nào mà không tới được, nên 

người nào cũng thích Tôn Ngộ Không. Tôn Ngộ Không, Trư Bát 

Giới, Sa Tăng đều là những nhân vật có thật. Nhưng họ là những 

thứ tinh linh không có hình tướng, tới để giúp đỡ vị Tam Tạng đi 

qua  Tây  Thiên  (Ấn  Ðộ)  thỉnh  kinh.  Những  vị  đó  không  phải  là 

những  người  mà  ta  có  thể  dùng  phàm  phu  nhục  nhãn  mà  thấy 

được. Bởi vì họ không có phàm phu thực thể, mà họ chỉ là những 

linh  tánh.  Ngài  Huyền  Trang  là  người  tu  hành  chân  thật,  nhưng 

Ngài  không  biết  pháp  Cân-đẩu-vân  cũng  không  đại  náo  thiên 

cung. Ngài chỉ biết chân thật tu hành, y chiếu theo ba chữ: Kiên, 

Thành, Hằng (kiên trì, thành khẩn, thường hằng không đổi), nhất 

tâm đi thỉnh kinh, làm lợi ích cho chúng sinh, nên cảm động được 

Tôn Ngộ Không, Sa Tăng, Bát Giới tới hộ trì Ngài. 

Giảng vào ngày 26 tháng 11, năm 1985 



Si Ái Triền Miên 

Sự tai hại nhất trên đời là ái tình sâu đậm. 

Việc cao thượng nhất là tu đạo thanh tịnh. 

111 



Quý-vị  xem  gốc  cây  nầy  gồm  có  hai  nhánh,  song  đôi  hợp  thành 

một, nhánh trên nhánh dưới kết hợp với nhau, quý-vị biết đó là gì 

không?  Ðây  là  do  vô  lượng  kiếp  về  trước  có  một  đôi  nam  nữ 

thương  yêu  nhau  rất  sâu  đậm.  Hai  người  đó  phát  nguyện  rằng: 

"Tại thiên, nguyện tác tỷ dực điểu. Tại địa, nguyện vị liên lý chi." 

Nghĩa  là  nếu  sinh  lên  trời  thì  làm  đôi  uyên  ương  hai  cánh  liền 

nhau,  nếu  sinh  dưới  đất  thì  nguyện  làm  gốc  cây  liền  cành.  Ðôi 

nam nữ nầy rất chung tình, nên kết làm vợ chồng. Cả hai người 

có một sở thích giống nhau, đó là: ham tiền. Người đàn ông thì 

thí mạng để kiếm tiền, người đàn bà thì thích phung phí tiền, cho 

nên có qua có lại hết sức hợp tình hợp ý. 

Tuy nhiên, bởi vì yêu nhau quá đậm đà nên tạo ra tội nghiệp cũng 

hết sức sâu dầy. Ðời đời kiếp kiếp sinh ra trầm luân, đọa lạc vào 

đường súc sanh, trở thành ngạ quỷ, cuối cùng đọa địa ngục. Ðến 

nay đôi vợ chồng nầy biến thành thảo mộc. Gốc cây nầy đáng lẽ 

gồm có hai nhánh, nhưng nó lại sinh trưởng cùng một chỗ, nên 

mãi  mãi  ràng  buộc  với  nhau  không  xa  lìa.  Quý-vị  thấy  không, 

nhánh  bên  trái  bao  quanh  lấy  nhánh  bên  phải,  nhánh  bên  phải 

cũng  nhào  sang  ôm  lấy  nhánh  bên  trái,  giống  như  đàn  ông  đàn 

bà hai người ôm nhau vậy. Ðó mới thấy rằng đôi nam nữ nầy tập 

khí  ái  tình  si  mê,  hạ  liệt  bao  kiếp  rất  sâu  đậm.  Ngày  nay  chúng 

thành loại thảo mộc mà cũng không bỏ được lòng si ái đó. Ở giữa 

hai gốc nầy có một cục đá, mà hai người nầy quý như châu báu. 

Cục đá đó là gì? Nguyên lai nó là trương mục ngân hàng của hai 

vị đó trong tiền kiếp. 

Mấy  năm  trước  có  lần  chúng  tôi  vào  thành  thuyết  Pháp.  Khi  đi 

ngang  qua  bờ  sông  thấy  gốc  cây  nầy,  liền  nhặt  đem  về.  Quý-vị 

112 

nhìn xem: đầu gốc cây nầy bị chặt đứt, rễ cũng bị chặt mất luôn, 

lộ  ra  hai  nhánh  rất  khô  cằn,  song  hai  nhánh  cây  nầy  vẫn  triền 

miên  ôm  chặt  lấy  nhau.  Quý-vị  không  thấy  đó  đáng  thương  xót 

sao? 

Như vậy đủ thấy rằng tình yêu càng sâu đậm thì càng nguy hiểm. 

Ðây không phải là chuyện nói chơi nói giỡn đâu. Có người trong 

bụng  nghĩ  rằng:  "Thầy  ơi!  Thầy  nói  Pháp  này  tôi  không  thể  tin 

được,  bởi  vì  nó  không  có  chứng  minh,  không  hợp  lý.  Ðại  khái 

Thầy muốn dọa con nít, nói lời chiêm bao thôi." Tin hay không là 

do quý-vị, tôi không có cách nào làm quý-vị tin được bởi vì đây là 

Pháp rất khó nói, khó thuyết. Người đã mê luyến ái thì dù mình có 

nói  cách  nào  đi  nữa  họ  vẫn  không  thức  tỉnh,  không  chấp  nhận 

được.  Sự  tai  hại  nhất  trên  đời  là  ái  tình  sâu  đậm.  Việc  cao 

thượng nhất là tu đạo thanh tịnh. Không phải người ta không biết 

lý ấy; biết nhưng cố phạm là vì chẳng cách gì dứt bỏ thói quen đã 

làm trong nhiều kiếp trước. 

Tục ngữ Trung Hoa có câu rằng: "Khi tay đã cầm cây củi khô rồi, 

thì y khó chịu bỏ ra để đổi lấy cành hoa." Ðó là muốn ví dụ những 

người  luôn  luôn  chấp  trước  vào  tình  yêu.  Nếu  mình  nói  với  họ 

rằng, hãy bỏ đi những thứ luyến ái đó để tu Ðạo là điều quý hơn, 

chắc chắn họ sẽ cố chấp không muốn quay đầu lại. Rằng: 

Thiên vũ tuy khoan, nan nhuận vô căn chi thảo. 

Phật môn tuy quảng, nan độ bất tín chi nhân. 

Nghĩa là: 

Trời mưa rưới nước khắp nơi, 

song khó tươi nhuận cây cỏ không gốc. 

113 

Cửa Phật tuy rộng thênh thang, 

mà vẫn khó độ kẻ chẳng lòng tin. 

Tôi đã bảo tồn gốc cây nầy lâu năm rồi. Có nhiều người tôi không 

muốn cho họ thấy bởi vì có nói pháp nầy cho họ, họ cũng chẳng 

tin. Tôi phải chờ cho thời điểm chín mùi rồi tôi mới nói. Ngày 24 

tháng 10, quý-vị từ khắp nơi xa xôi đến đây để triều bái, tôi đem 

gốc cây nầy ra Vạn Phật Ðiện. Tuy nhiên cho đến ba tuần sau tôi 

mới nói là vì nếu không nói thì e chẳng còn thời gian nữa; nên bất 

kể là quý-vị có tin hay không, tôi cứ kể nhân duyên của gốc cây 

nầy cho quý-vị nghe. 

Giảng tối ngày 12 tháng 11, năm 1982  

tại Vạn Phật Thánh Thành 



Nỗi Bất Hạnh của Cửa Phật 

Tới  lúc  chết  rồi  mà  vẫn  cho  là  bí  mật,  bí  mật,  bí  mật...  Mật  đến 

chỗ rơi vào địa ngục vẫn còn mật. 

Tôi  vừa  nói  cho  quý-vị  nghe  công  án  của  gốc  cây  đó,  quý-vị 

không tin cũng chẳng sao. Bây giờ chúng ta thảo luận đến vấn đề 

sau đây, tuyệt đối không thể không tin được. 

Tại  sao  con  người  phải  học  Phật-pháp?  Ðộng  cơ  tối  thượng 

không  ngoài  ý  muốn  "ly  khổ  đắc  lạc,  liễu  sinh  thoát  tử."  Song 

chẳng may nhiều người có chí thoát đường mê nhưng lại đi vào 

đường mê. 

114 

Theo Phật-giáo vì muốn thoát luân hồi nhưng bởi chẳng cẩn thận 

nên rất dễ rớt vào mê hồn trận. Nếu không biết khéo dùng trạch-

pháp-nhãn, sáng suốt mà lựa Pháp, thì dễ bị những thứ tà tri tà 

kiến làm mê hoặc, rồi đi làm những việc không nên làm. 

Thí dụ như muốn ly khổ đắc lạc, song lỡ xẩy chân rơi vào cửa địa 

ngục.  Lại  còn  những  chuyện  tệ  hại  hơn  nữa,  tức  là  trong  Phật-

giáo Mật-tông có kẻ dạy phương pháp gọi là Song Tu Pháp. Họ 

nói  chỉ  cần  niệm  thần  chú  gì  gì  đó,  trai,  gái  cùng  nhau  tu  pháp 

"Hoan Hỷ Thiền." Còn nói đó là pháp cao nhất, không những thỏa 

mãn  được  lòng  dâm  dục,  mà  còn  có  thể  tức  khắc  thành  Phật. 

Song, thành Phật đâu phải dễ dàng như vậy! Nếu không cắt đứt 

lòng  dâm  dục,  mà  thành  Phật,  thì  rất  là  vô  lý.  Trong  thiên  hạ 

không có đạo lý nào như vậy cả. 

Ðời nay, đa số con người đều tham tu cho mau cho chóng, thích 

đi đường tắt. Hễ nghe nói có phương pháp huyền diệu thì liền bị 

mê  hoặc,  rồi  rớt  vào  lưới  ma,  tới  lúc  chết  rồi  mà  vẫn  cho  là  bí 

mật, bí mật, bí mật... mật đến chỗ rơi vào địa ngục vẫn còn mật. 



Kiếp Sau Muốn Làm "Liên-Thể-Anh" 

Ðồng tính luyến ái là trái ngược lại với đạo lý trời đất; hoàn toàn 

sai với luân thường. 

Ý  kiến  tôi  vừa  phát  biểu  không  phải  thái  quá  hay  nguyền  rủa ai 

đâu. Trong Phật-giáo thật sự có những hành vi bại hoại tổn đức 

như vậy. Do đó Phật-giáo mới không hưng thịnh được. 

Chuyện nầy mình sẽ không bàn tới nữa, song còn vấn đề nghiêm 

trọng hơn, nó liên quan đến toàn nhân loại, không thể không đề 

115 

cập tới. Ðó là chuyện đồng tính luyến ái càng ngày càng nhiều. 

Cũng  như  ở  Nữu  Ước  (New  York)  và  Cựu  Kim  Sơn  (San 

Francisco) có tới hơn mười vạn kẻ đồng tính luyến ái. Thậm chí 

có nhiều nhà chức trách công khai nhận rằng mình là đồng tính 

luyến  ái  và  tán  thành  chuyện  này;  lại  còn  hô  hào  xã  hội  chấp 

nhận sự kết hôn giữa những kẻ đồng tính luyến ái ấy. Chúng ta 

phải  biết  rằng  đồng  tính  luyến  ái  là  trái  ngược  lại  lý  tự  nhiên, 

ngược lại với luân thường đạo lý. Trào lưu nầy là do yêu ma quỷ 

quái khơi động; như châm dầu vào lửa, khiến con người sớm đọa 

địa ngục. 

Vừa rồi tôi nói tới sự yêu đương ngu si của nam nữ, họ thề rằng: 

"Tại thiên, nguyện tác tỷ dực điểu. Tại địa, nguyện vi liên lý chi." 

Nghĩa  là  trên  trời  thì  nguyện  làm  đôi  uyên  ương.  Dưới  đất  thì 

nguyện  làm  cây  liền  cành.  Trai  gái  kết  hôn  là  chuyện  thông 

thường, nên cổ nhân có câu: "Nam nữ chi sự nhân chi đại luân" 

nghĩa rằng chuyện nam nữ là chuyện luân thường của loài người. 

Nếu mình muốn đi thuận với con đường sinh tử thì mình kết hôn, 

sinh con, điều đó chẳng đi ngược lại với trời đất. Song nếu mình 

đồng tính luyến ái là trái ngược lại với đạo lý trời đất; hoàn toàn 

sai với luân thường. Quả báo là mình sẽ sinh ra làm liên-thể-anh, 

hai đứa trẻ sinh ra tay chân dính liền nhau. Hiện tại trên thế giới 

xuất hiện rất nhiều đứa trẻ như vậy. Trong tương lai không xa sẽ 

còn  xuất  hiện  nhiều  thú  vật  thân  thể  dính  liền  như  thế.  Bởi  vì 

những  người  nầy  đã  làm  chuyện  yêu  quái,  những  chuyện  thấp 

hèn, hạ tiện, cho nên sẽ đọa làm súc vật. 

Do đó nếu quý-vị chưa học Phật, nên ở ngoài đời không giữ qui 

củ, làm bừa bãi, thì không có gì lạ. Còn nếu quý-vị học Phật rồi, 

116 

thì cần phải hiểu sâu xa đạo lý nhân quả, đừng phạm tội lỗi. Phải 

hết sức cẩn thận, thật cẩn thận. 



Tham Thiền: Tham Thiền Trước Nhất Cần Xây Nền Tảng 

Nền không vững, nhà sẽ lung lay, 

Gió thổi thì ngã, mưa to liền sập. 

Người học Phật có kẻ thích tham thiền, có người thích học Kinh, 

thuyết Pháp, nghiên cứu Luật Tông, Mật-tông hay Tịnh-độ Tông. 

Bất luận là thích tông phái nào, quý-vị cần kiên tâm trì chí, dụng 

công tu hành thì mới thành tựu. 

Nếu không chuyên tâm nhất chí thì học gì cũng như không. Mình 

tham thiền hai ngày rưỡi lại nghĩ muốn niệm Phật, niệm Phật nửa 

ngày lại muốn học Luật, học Luật chưa bao lâu lại muốn học Mật; 

mục tiêu rối loạn không chuyên nhất được. Tại sao mình không 

thể  chuyên  nhất?  Tại  vì  mình  còn  hướng  ngoại  truy  cầu.  Chân 

đạp  hai  chiếc  thuyền  cùng  một  lúc,  không  biết  đi  lên  Giang  Bắc 

tốt hay đi xuống Giang Nam hay? Vì vậy, cả một đời vẫn cứ lầm 

lẫn. 

Vì thế tham thiền lúc nào cũng phải tinh tấn, một giây cũng không 

được làm biếng, tham cho tới lúc: 

Sơn cùng thủy tận nghi vô lộ, 

Liễu ám hoa minh hựu nhất thôn. 

Nghĩa là: 

Núi cùng, sông bặt, tưởng hết đường, 

117 

Tàng liễu, hoa giăng, hiện thôn trang. 

Tức là mình sẽ thấy một bầu trời khác, sẽ thấy được sự diệu thú 

thiên  nhiên  vô  cùng.  Nhưng  mình  cần  phải  tham  thiền  đến  cực 

điểm,  đến  chỗ  "đăng  phong  tạo  cực"  nghĩa  là  lên  tới  đỉnh  cao 

nhất, đạt tới chỗ tột bực thì mới có một chút hy vọng; nhưng hy 

vọng đó cũng không nhiều lắm. Tuy có một chút hy vọng nhưng 

mình cũng đừng chấp đắm vào hy vọng đó. Nếu không mình sẽ 

tạo thêm sự phiền toái, tức là chấp vào cái không có ý nghĩa gì 

cả. Tham thiền là phải chân thật mà dụng công. 

Trước hết cả mình phải biết luyện cho chân biết nghe lời, không 

làm  loạn  cũng  không  làm  đau.  Làm  thế  nào  để  chân  không  còn 

đau nữa? Có thần chú nào niệm cho chân hết đau? Hoặc giả là 

mình phải uống thứ thuốc gì đó thì chân sẽ bớt đau. Không phải 

thế đâu! Mình cần phải trải qua cơn đau nhức đó một thời gian, 

dần  dần  chân  mình  mới  chịu  nghe  lời  mà  hết  đau.  Nếu  mình 

không  nhẫn  nại  được  cái  đau,  vừa  mới  đau  lại  đổi  chân,  thì  cái 

chân vĩnh viễn sẽ không bao giờ chịu nghe lời mình; bởi vì mình 

đã chìu chuộng nó quá mức. Khi chân đau mình phải dọa nó như 

dọa  con  nít.  Nếu  cha  mẹ  thương  không  cho  con  chịu  khổ,  thì 

tương lai những đứa đó không cách gì chịu đựng được khổ. Cái 

chân cũng như con nít vậy, mình sợ nó đau nhức thì lúc nào nó 

cũng đau nhức. Lúc chân đau tất nhiên mình thấy đau, lúc chân 

không đau, mình cũng thấy nhức nhối là bởi vì mình đã tập cho 

nó có một thói quen xấu. 

Mình phải luyện cho cái chân, cái lưng biết nghe mình; để chúng 

không còn đau không còn nhức; rồi thì mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý 

đều nghe lời mình cả, sáu căn nầy không còn chạy ra ngoài mà 

truy cầu nữa. Không bị sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp làm cho 

118 

xoay chuyển. Không bị lục căn, lục trần chuyển động thì đó chính 

là biết dụng công. Cho nên nói: 

Nhãn quán hình sắc nội vô hữu. 

Nhĩ thính trần sự tâm bất tri. 

Nghĩa là: 

Mắt thấy hình sắc nhưng lòng chẳng màng. 

Tai nghe âm thanh song tâm chẳng biết. 

Mình  phải  thường  hồi  quang  phản  chiếu.  Ðừng  truy  cầu  những 

điều bên ngoài, luôn luôn trụ vào pháp môn căn bản, tức là tham 

thoại  đầu  "Ai  là  người  niệm  Phật?"  Tức  là  làm  sao  nắm  được 

gốc,  đừng  chạy  theo  ngọn.  Ðối  với  những  vấn  đề  chi  tiết  nhỏ 

nhặt, đừng nên để tâm âu lo, như vậy thì từ từ sẽ hiểu thấu mọi 

sự. 

Lúc tu thiền, khi chưa biết tập luyện làm sao để ngồi kiết già hay 

bán già cho thật vững vàng thì đừng nên ham học làm sao tham 

thiền. Bởi vì nền tảng chưa vững chắc cơ mà! Do đó, trước tiên 

phải xây nền tảng thiệt tốt rồi mới tham thiền. 

Như tuần đầu tiên, mình phải san bằng mặt đất. Xây nhà, trước 

hết phải dọn sạch đất đai, đạp bằng nó ra. 

Vào tuần thứ hai thì phải đặt móng. Xây móng cần tốn nhiều công 

phu; tức là mình phải tu  hạnh  nhẫn nại: chịu đau, chịu đói, chịu 

khát, chịu rét; bất kỳ hoàn cảnh gì mình cũng phải chịu đựng. Tuy 

đây là việc tốn công tốn sức, song nó là việc tất yếu phải làm. Ðất 

cần  được  đạp  bằng,  móng  cần  xây  cho  chắc  thì  nhà  dựng  lên 

119 

mới kiên cố. Nếu gió thổi, nhà sập hay mưa tạt, nhà rã thì tức là 

móng đặt không chắc chắn, nền xây chẳng vững vàng vậy. 

Ðến tuần thứ ba thì có thể dựng cột, trụ, bắt kèo, khung cột, mái 

chèo. 

Qua tuần thứ tư, thì xây tường, bắt cửa, đóng cửa sổ, lợp ngói. 

Ðó là thứ tự xây nhà: Ta không thể "Cuốc một phát mà đào thành 

giếng" được. Không việc gì làm mà thành công tức khắc. 

Tham thiền hay  niệm Phật cũng vậy; học Giáo, tu Mật, tập Luật 

đều như vậy cả. Tức là phải hết sức chuyên tâm chú ý. Tâm phải 

thành  khẩn,  đừng  tham  muốn  thứ  cao  siêu  xa  vời,  đừng  nghe 

người  ta  nói  Mật-tông  tốt,  thì  chạy  theo  Mật-tông.  Ðừng  dại  mà 

mê  muội,  tới  lúc  chết  vẫn  không  tỉnh  ngộ.  Không  chấp  nhận 

những  bằng  chứng  trước  mắt,  thì  thật  là  mình  mê  quá  độ.  Mật, 

mật rồi chẳng biết do đâu, bổng chết mất. Thật là bí mật. Do đó 

mật thì đúng là mê. (Hai chữ này, tiếng Tàu phát âm giống nhau) 

Ủ Hết sức mê muội. 

Quý-vị học Phật cần phải nghiên cứu chân lý đừng nên nghe theo 

một cách mù quáng. Mình cần phải: "Thân cận hữu đức, viễn ly 

hương nhân." Nghĩa rằng cần phải gần gũi những bậc đức độ và 

xa  lánh  những  kẻ  tà  ác.  Kẻ  xấu  ác  là  thứ  chuyên  lừa  người. 

Người  có  đức  độ  thì  không  gạt  ai  cả.  Kẻ  vô  đức  thì  luôn  dùng 

những thủ đoạn xảo trá; thì làm sao có đức được. Chỉ có những 

ai không lừa bịp thì càng ngày công đức càng nhiều; lúc đó đức 

hạnh mới tồn tại được. Quý-vị phải quan sát và  phán xét người 

khác ở khía cạnh nầy. Ðừng nhìn vẻ bên ngoài mà nói rằng: "Ôi! 

Tôi  thấy  anh  chàng  đó  rất  đức  độ,  thật  là  một  vị  thiện-tri-thức." 

120 

Thực ra chẳng xác thực, bởi vì quý-vị phải rõ thân thế anh chàng 

đó ra sao? Hiểu rõ thì mới đáng kể. 

Trong  thời  mạt  pháp  con  người  đều  phạm  chứng  bệnh  thông 

thường  là  hay  nói  những  chuyện  xa  vời,  lấy  lỗ  tai  thay  cho  con 

mắt,  nghe  người  khác  nói  tốt  là  chạy  theo  liền.  Chạy  theo  như 

vậy tốt xấu thế nào không cần biết, thậm chí bị người ta lừa mà 

vẫn  chưa  tỉnh  ngộ.  Học  theo  những  điều  mê  tín  tài  sắc,  phong 

thủy, bói toán, đều là những thứ hết sức đáng thương xót. 

Hôm nay tôi đọc báo thấy ở tỉnh Phước Kiến, Trung Hoa Ðại Lục, 

có sáu đứa trẻ, trốn ra biển tự sát để thành tiên. Ðó là lý do gì? 

Là bởi vì do những thứ tà thuyết làm mê hoặc lòng người. Họ nói 

rằng  nếu  ai  làm  ác  thì  thành  quỷ,  làm  tốt  thì  thành  thần,  thành 

tiên.  Thế  nào  là  chuyện  tốt?  Là  đừng  có  sợ  chết.  Bởi  vì  ở  nơi 

thôn xóm  xa xăm, nhiều đứa trẻ rất là chân thật, chất phát, nên 

nghe thế chúng tin ngay. Tin là người tốt thì không sợ chết, mà 

khi chết có thể thành tiên, nên sáu đứa trẻ nầy tự sát tập thể để 

mong thành tiên. Chúng nghĩ rằng "Hồi xưa có tám ông tiên, đại 

khái  là  do  tự  sát  tập  thể.  Nay  mình  cần  phải  tự  sát  tập  thể  để 

thành  sáu  ông  tiên,  khỏi  bị  trôi  trong  lục  đạo  luân  hồi."  Cho  nên 

chúng tự sát tập thể để thành tiên. 

Chúng  nó  có  thể  thành  tiên  hay  không?  Tôi  có  thể  chứng  minh 

rằng  chúng  chẳng  thành  tiên.  Tại  sao  chúng  chẳng  thành  tiên? 

Bởi  vì  chúng  hết  sức  si  mê.  Người  thành  tiên  rất  thông  minh 

chẳng  ngu  si.  Chẳng  vị  tiên  nào  không  hiểu  chân  lý,  không  biết 

phải trái đúng sai. Làm thế nào chúng đồng thời tự sát như thế để 

thành tiên? Nếu như thành tiên quá dễ dàng như vậy thì sao đại 

chúng  không  mau  tự  sát  để  thành  tiên  cho  rồi.  Ðây  là  chuyện 

không  thể  có  được.  Những  người  nhà  quê  đó  hết  sức  là  đáng 

121 

thương.  Ðui  mù  tin  theo  tà  thuyết  khiến  bọn  trẻ  chết  oan  uổng. 

Ðây là chuyện thật đáng thương xót. 

Bây giờ lại hỏi rằng vì sao mấy đứa nhỏ không sợ chết, lại muốn 

thành  tiên?  Là  vì  hoàn  cảnh  bức  bách  mà  thành.  Thấy  rằng  đời 

sống  con  người  cũng  không  hơn  gì  cái  chết.  Làm  người  giống 

như  khúc  thịt  biết  đi  thì  có  ý  nghĩa  gì  đâu?  Nên  mới  tìm  đường 

giải thoát: cùng tự sát tập thể. Sáu đứa trẻ đó viết trên giấy chữ 

"Tử" ngàn lần như vậy. Ngày nào cũng viết chữ chết, chết, chết... 

Từ sáng đến chiều cứ nghĩ đến chữ chết. Bởi vậy những đứa trẻ 

nầy  dại dột, bị chuyện mê tín dụ hoặc khiến quên mất hẳn mục 

tiêu lẫn phương hướng chính đáng. 

Là Phật-tử, chúng ta không nên  mê tín mà phải trừ mê tín.  Thế 

nào là mê tín? Tức là hồ đồ, nghe theo những điều người ta nói 

mà không suy xét. Người ta nói gì mình cũng tin cả, tin một cách 

mơ  hồ,  nên  gọi  là  mê  tín.  Mê  tín  chưa  phải  đáng  sợ,  đáng  sợ 

nhất  là  tin  cái  điều  mê,  tin  thứ  ngoại  đạo  điên  đảo.  Có  những 

người tự cho mình là thông minh, song điều chánh thì không tin 

mà gặp điều giả là tin ngay, đó là mê trong mê. Họ không nhận 

thức được chân lý, đem điều chân thật cho là giả dối, đem điều 

giả dối cho là chân thật. Cũng như sáu đứa trẻ đó, vốn muốn chết 

để  thành  tiên.  Ðó  là  một  phương  pháp  để  lừa  gạt  người  nhưng 

sáu  đứa  trẻ  đó  lại  tin  theo.  Nếu  dạy  chúng  rằng  tu  hành  mới 

thành  tiên,  e  rằng  chúng  nó  chẳng  tin.  Bởi  vậy  trên  thế  giới  rất 

nhiều kẻ đáng thương xót và vô số những chuyện đáng tiếc. Một 

lời khó diễn bày hết được. 

Giảng tối ngày 28 tháng 11, năm 1982 



122 

Quang Âm Thiên và Khoa Học 

Khoa  học  vốn  không  hiện  hữu.  Bởi  vì  mình  gọi  nó  là  khoa  học 

nên nó là khoa học. 

Hỏi:  Phật-giáo  nói:  "Thủy  tổ  của  loài  người  từ  Quang  Âm  Thiên 

tới." Ðiều nầy phải chăng là mâu thuẩn với lý luận của khoa học? 

Ví như, khoa học có thuyết tiến hóa, nói rằng con người biến hóa 

từ trạng thái vi sinh vật tối sơ, trãi qua không biết bao nhiêu ức 

triệu kiếp, từ từ tiến hóa, cuối cùng mới biến thành khỉ rồi sau đó 

biến thành người. Ðiều này hợp với Phật lý chăng? 

Ðáp: Con người từ Quang Âm Thiên lại; song không phải từ bảy 

ức triệu năm trước đâu, có lẽ cả bảy ức ức triệu năm trước họ đã 

hiện hữu ở đây rồi. Các vị trời ở Quang Âm Thiên tới nhân gian, 

không phải kẻ hoàn thiện gì mà họ đã mất trí huệ rồi. Vì sao? Thì 

cũng giống như khi mình đầu thai thác sanh vậy. Lúc ban sơ khi 

thế giới chưa có nhân loại, chưa được khai hóa, toàn là hỗn độn 

(như cái trứng gà vậy). Các vị trời bay tới thế giới này, đông như 

ruồi, nghĩ rằng ở đây có đồ ăn ngon lành lắm. Các vị ấy từ Quang 

Âm Thiên xuống, có lẽ đã du hành một thời gian rất lâu mới tới 

được  địa  cầu,  hệt  như  hỏa  tiển  phóng  lên  không  gian,  bay  vào 

quỷ đạo trãi qua thời gian nhiều năm mới tới đây. Các vị trời tới 

địa cầu chẳng có mục đích gì đặc biệt. Các vị ấy du hành, rồi lạc 

mất phương hướng, nên tới địa cầu hốt hoảng cả lên. Sau khi tới 

địa cầu thì họ không còn thông minh như khi ở trên trời nữa. Họ 

chỉ còn lại một thứ tánh giác tri mà thôi, không như lúc còn ở trên 

cõi  trời.  Cũng  giống  như  con  người  vốn  thông  minh  nhưng  khi 

chết  rồi  đầu  thai  ra  thành  con  nít  thì  quên  hết  chuyện  quá  khứ. 

Cũng giống như người bị đụng xe, hôn mê bất tỉnh, chẳng còn tri 

giác việc gì cả. 

123 

Tuy nói rằng họ  từ Quang Âm Thiên xuống, song họ đã dần dà 

mất hết đức tánh và trí huệ sẵn có, chỉ còn lại một chút xíu tánh 

giác  tri  mà  thôi.  Tuy  là  từ  trời  xuống,  song  chỉ  một  số  ít  thôi, 

không ai biết là bao nhiêu. Không có lịch sử để tra khảo, thời gian 

cũng quá lâu xa, nên không cách gì kiểm chứng đặng. 

Ðiều  mình  gọi  là  "khoa  học,"  thì  cũng  không  có  gì  là  khoa  học. 

Ðây chỉ là một danh từ, mình đặt tên nó là "khoa học." Kỳ thật, nó 

chỉ  là  một  thứ  lý  luận,  lý  tánh.  Lý  luận  ấy  viên  mãn  hay  chăng? 

Phải dựa vào kiến giải và năng lực hiểu biết của các bạn. Nhiều 

vị  hiểu  rộng  lắm.  Song  có  kẻ  khác  thì  chưa  học  qua  khoa  học, 

không hiểu khoa học là gì. Phải chăng kẻ chưa học qua khoa học 

thì chẳng có khả năng lý luận? Không phải! Bất luận là học hay 

không, tự tánh mỗi người đều có khả năng lý luận. Chớ nói rằng 

học qua khoa học thì mới có khoa học (hiểu khoa học), chưa học 

qua khoa học thì không có khoa học (không hiểu khoa học). Cũng 

giống như Phật tánh, ai ai cũng sẵn có. 

Khoa học chỉ là một bộ phận nhỏ nơi Phật tánh. Nó không phải là 

một thứ lý luận hoàn hảo nhất. Bạn nói rằng người ta nghiên cứu 

khoa học như thế như thế đó, và viết ra luận án như thế như thế 

đó; kỳ thật đó chỉ là một sự điên đảo chấp trước của con người. 

Giống  như  "gắn  một  cái  đầu  lên  trên  đầu  mình"  (làm  việc  chấp 

trước, vô ích, ngược đời). Không có việc gì cần, mà cố tìm việc 

lăng  xăng.  Lăng  xăng  bận  rộn tìm  kiếm  mãi,  thì  chẳng  tìm  ra ất 

giáp gì cả. Dù là nghiên cứu khoa học, nghiên cứu mãi, họ chẳng 

thể tới đặng chân chính kết luận. 

Con người ta quá chấp trước vào khoa học, cho rằng nó là hay 

nhất. Kỳ thật mọi thứ đều có sẵn trong tự tánh của ta, không cần 

mình hướng ngoài tìm kiếm. Khi bạn tìm bên ngoài, bạn sẽ mãi 

124 

mãi chẳng tìm ra. Bạn nói tìm ra nó rồi Ố đúng là thứ thiệt; song 

nó chỉ là đồ giả mà thôi. Bởi vì cái chân thật thì không thể tìm ra 

hay nói đến. Khoa học vốn không hiện hữu (không có thực thể) 

bởi vì mình đặt tên nó là khoa học, nên gọi là khoa học. 

Giảng ngày 28, tháng 11 năm 1982 



Tánh, Thức, Ý, Tâm 

Không bị ngoại cảnh chi phối, đó chính là tu hành. Bị ngoại cảnh 

chuyển, tức là đọa lạc. 

Hỏi: Tánh, thức, ý và tâm khác nhau như thế nào? 

Ðáp: Như đứa con nít mới sinh ra đời rất là vô tư, không có quan 

niệm gì về mình, về chúng sinh, về thọ mạng, thì đó cũng ví như 

là "Tánh." Khi đứa con nít biết được làm sao để bú sữa mẹ thì đó 

ví  như  là  "Thức".  Sau  khi  uống  sữa  mẹ,  lại  biết  mặc  áo,  không 

mặc  áo  thì  cảm  thấy  lạnh,  biết  hổ  thẹn;  rồi  cảm  thấy  đói,  khát, 

lạnh, nóng, thì giai đoạn đó ví như là "Ý." Cho tới khi lớn lên, lúc 

đó  lại  muốn  cái  này  cái  nọ,  đó  là  có  "Tâm"  vậy.  Ðây  là  bốn  thứ 

tâm, nhưng cũng có thể nói là một, chúng nó hổ tương quan hệ 

không  thể  phân  ly  được,  vì  cùng  một  nhà.  Tuy  là  bốn  danh  từ 

khác  nhau  nhưng  bản  tánh  lại  là  một.  "Nghiệp"  là  hậu  quả  căn 

bản mà chúng tạo nên. 

Bây giờ nói rộng ra một chút, thế nào gọi là "Phật." "Tánh" tức là 

Phật. Thế nào là Thần? "Thức" của mình tức là thần. "Ý" là tâm 

phân biệt và "Tâm" là sự suy nghĩ vọng tưởng. Bản "Tánh" thì lúc 

nào cũng quang minh sáng suốt, không có mình, không có người, 

không  có  rơi  vào  số  lượng.  Nhưng  khi  có  "Thức"  rồi  thì  rơi  vào 

125 

danh số, rớt vào phân biệt. "Ý" cũng là sự phân biệt, cũng gọi là 

thức thứ sáu. Thức nầy so ra thì rất vẩn đục. Ngược lại thức thứ 

bảy  và  thức  thứ  tám  thì  thanh  tịnh  một  chút.  Thức  có  tám  loại: 

mắt,  mũi,  tai,  lưỡi,  thân,  ý  là  sáu  thức  đầu,  cộng  thêm  thức  thứ 

bảy và thức thứ tám. Bản thân của thức thì không phải là tám cái 

mà  vì  trên  mặt  danh  từ  nên  phải  phân  làm  tám.  Nhưng  nói  một 

cách tổng quát thì chỉ là một, một nhưng lại có tám cương vị khác 

nhau. Tuy có tám cương vị khác nhau nhưng vẫn do một thức chi 

phối khống chế. Tám mà một, một mà tám. Tám không ngại một, 

một không ngại tám. Từ nơi một sinh ra tám, từ nơi tám thâu hồi 

thành một, đó gọi là thức. 

"Ý"  tức  là  tâm  phân  biệt  của  mình,  tức  là  thức  thứ  sáu.  "Tâm" 

không những phân biệt mà đầy dẫy vọng tưởng. Trong sáu thức 

đầu có thể nói là loại có tánh tri giác, là do nơi lục căn phát sáu 

thứ tri giác đó. Sáu căn tức là: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, và ý; phát 

xuất ra thấy (thị giác), nghe (thính giác), ngửi (khứu giác), nếm (vị 

giác), sờ (xúc giác), hiểu (tri giác). Con người tạo tội nghiệp là ở 

nơi sáu căn đó, tu hành cũng từ nơi sáu căn này. Nếu không bị 

ngoại cảnh chi phối thì đó chính là tu hành. Nếu bị cảnh giới bên 

ngoài làm cho xoay chuyển thì tức là đọa lạc. 



Thật Ðau Lòng Cho Nền Giáo Dục Hiện Tại 

Luôn luôn y theo tinh thần đại công vô tư, 

Quang minh lỗi lạc, với tinh thần vô úy. 



126 

Ngày nay nền giáo dục trong rất nhiều nước đang bị suy sụp. Tuy 

nhiên  vẫn  có  một  số  người  phấn  tấn  nổ  lực  mong  cứu  vãn  cơn 

nguy trầm luân đạo đức. Việc làm của kẻ phấn tấn nổ lực so với 

kẻ  đọa  lạc  giống  như  tạt  một  ly  nước  để  dập  tắt  căn  nhà  đang 

cháy lớn. Nguyên nhân vì sao nền giáo dục sụp đổ như vậy? Ðó 

là do con người, những vị nhân sĩ trong nền giáo dục không chịu 

cải thiện, không biết cầu tiến. Tuy thấy học sinh càng ngày càng 

đọa lạc, giết người, phóng hỏa, cướp giựt, hút ma túy, nhưng họ 

coi những chuyện này như không. Thậm chí còn công khai cổ vỏ 

học  sinh  hút  ma  túy,  phá  thai,  tự  do  phóng  túng,  mặt  tình  dùng 

thuốc ngừa thai v. v... Những hành vi tồi tệ ấy chỉ làm ý chí học 

sinh lụn bại, lương tri tiêu tán. 

Tuy nhiên một số nhà giáo dục vẫn còn có tâm tận tụy; hết sức 

hô hào để cứu vãn sự trầm luân đó; vì thanh niên mà vun đắp lại 

cơ  sở  tốt  đẹp.  Nhưng  phần  đông  kẻ  làm  giáo  dục  thì  tâm  lý  tối 

tăm, cổ xúy những chuyện dâm dục, bại hoại luân lý, tổn thương 

thuần  phong,  khiến  chí  nguyện  của  thanh  niên,  những  bậc  anh 

hùng, hiền tài, bị sụp đổ, thiện căn giảm sút, đứt đoạn. Trước khi 

khai phát trí huệ chân chính, họ đã học toàn những thứ điên đảo 

xằng bậy. 

Có  những  nhà  giáo  dục,  thậm  chí  hô  hào  cải  tạo  nhân  tâm. 

Nhưng những kẻ đó là giặc ở trong làng đạo đức. Bởi vì họ dùng 

thứ văn chương bại hoại để che đậy những thứ xấu xa; cực lực 

phản  đối  nền  giáo  dục  chân  chính  là  nền  giáo  dục  có  tính  cách 

xây dựng. Họ giống như những kẻ đui mê hoặc những kẻ vô tri. 

Những điều này làm cho người ta đau khổ và lo lắng. 

Những nhân sĩ phục vụ trong nền giáo dục, phải luôn luôn y theo 

tinh thần đại công vô tư, quang minh lỗi lạc, có tinh thần vô úy để 

127 

gây  dựng  lên  tầng  lớp  thanh  niên  biết  làm  chủ  tương  lai.  Ðược 

vậy thì mình sẽ không xấu hổ với lương tâm, không hổ thẹn làm 

thầy  kẻ  khác.  Nếu  quý-vị  không  sửa  đổi  những  lỗi  lầm  đó,  đầy 

dẫy những tà tri, tà kiến, những hiểu biết sai lầm, những sự đố kỵ 

chướng ngại, chỉ muốn cầu danh mong lợi, đè người khác xuống 

để mình đứng lên trên, luôn luôn có hành vi hư ngụy lừa dối, thì 

nền giáo dục vĩnh viễn không chấn hưng được. Những bậc anh 

tài sẽ bị mai một, tiền đồ của quốc gia cũng sẽ rất nguy hiểm. Hy 

vọng các nhà giáo dục hô hào để thanh niên chú ý. Luôn luôn tìm 

phương kế  để cứu vãn tầng lớp thanh niên, để  họ khỏi phải rơi 

vào  con  đường  bế  tắc,  rồi  đọa  lạc.  Ðược  vậy  thì  thực  là  diễm 

phúc cho xã hội quốc gia lắm. 

Giảng tháng 12 năm 1982 



Tham Thiền Cần Có Con Mắt Biết Chọn Pháp 

Nếu  không  nhận  thức  được  pháp  môn  chân  chính,  thì  có  thể  đi 

vào con đường tà đạo. 

Người  học  Phật-pháp  cần  phải  có  Trạch-pháp-nhãn,  tức  là  con 

mắt  biết  chọn  Pháp;  biết  cái  nào  là  Pháp,  cái  nào  không  phải 

Pháp; cái nào đen, cái nào trắng, cái nào thiện, cái nào ác. Phải 

nhớ đừng nhận lầm cái giả là thiệt, đen cho là trắng, trắng cho là 

đen, hoặc lấy thiện làm ác, lấy ác làm thiện. Ðó đều là điên đảo. 

Khi mình muốn nhận thức những Pháp như vậy, cần phải có con 

mắt gọi là Trạch-pháp-nhãn. 

Trước tiên hãy rũ bỏ ngã tướng. Nếu có ngã tướng thì sẽ sinh ra 

đủ thứ chướng ngại, cũng không có trí huệ nữa. Có ngã tướng thì 

128 

tự sinh ra tâm ích kỷ, rồi tiếp theo đó sinh ra tâm tư lợi, tâm truy 

cầu, tâm tham lam. Khi cầu không được, tham không xong, thì lại 

sinh ra tâm đấu tranh, cùng người tranh cường luận thắng. 

Nếu như không có "ngã tướng," thì có cái gì gọi là "ngã"? Ai là cái 

ngã? Cái ngã này là ai? Quý-vị suy nghĩ, tham nó. Như tham câu 

"Niệm Phật là Ai?" Câu "Niệm Phật là Ai?" nầy là tham chớ không 

phải  để  niệm.  Nếu  mình  niệm  tới  niệm  lui  thì  vô  ích,  mình  phải 

tham nó. Tham thì tựa như lấy cái dùi đục mà dùi; dùi mãi tới lúc 

nào đâm thủng nó được thì tức là mình triệt ngộ. 

Nhất thời bất minh bạch, nhất thời đô yếu tham; 

Thời thời bất minh bạch, thời thời đô yếu tham. 

Nghĩa là: 

Lúc nào chưa hiểu rõ, lúc đó cần phải tham. 

Mọi lúc chưa hiểu rõ, mọi lúc cần phải tham. 

Tham  thiền  cũng  không  phải  đoán  mò,  nếu  như  mình  cứ  đoán 

rằng "Tôi niệm Phật à? Anh niệm Phật? Người đó niệm Phật? Ai 

niệm  Phật?"  Ðoán  tới  đoán  lui  đều  đoán  không  đúng.  Mình  cần 

phải tìm ra "Ai." Chữ "Ai" nầy chính là Kim-cang-vương Bảo-kiếm, 

tức là lưỡi kiếm trí huệ. Nếu dùng lưỡi kiếm trí huệ nầy mà chặt 

đứt hết các vọng tưởng khác, thì trí huệ tự nhiên hiện tiền. 

Nếu  không  nhận  thức,  không  hiểu  rõ  pháp-môn  tham-thiền,  mà 

cho  rằng  pháp-môn  nầy  cũng  giống  như  pháp-môn  niệm  Phật, 

nghĩ rằng niệm càng nhiều càng tốt (thay vì tham) thì đó là điều 

hết  sức  là  sai  lầm.  Không  cần  niệm  cho  nhiều,  chỉ  cần  kéo  hơi 

cho dài, tham cho nhiều, mấy giờ đồng hồ cũng được. Thậm chí 

129 

tham đến tám vạn đại kiếp cũng không gián  đoạn, thì đó mới là 

chân chính tham thiền. 

Tại sao phải tham câu "Niệm Phật là Ai?" Chữ "Ai" nầy cũng là đã 

nhiều  lời.  Nhưng  vì  chúng  ta  giống  như  con  khỉ,  lúc  nào  cũng 

muốn tìm cái nầy cái nọ để làm. Do đó chữ "Ai" để mình đi tìm, thì 

vọng  tưởng  mới  hết.  Nghĩa  là  dùng  chữ  "Ai"  nầy  giống  như  lấy 

độc  trị  độc.  Tham  thiền  tức  là  quét  sạch  bụi  (vọng  tưởng).  Khi 

mình  không  còn  vọng  tưởng  thì  mới  đúng  là  "thời  thời  thường 

phất  thức."  Nghĩa  là  lúc  nào  cũng  quét  sạch.  Tại  sao  cần  phải 

quét  bụi?  Bởi  vì  không  muốn  cho  tâm  bám  đầy  bụi,  mình  muốn 

"quét sạch tất cả mọi Pháp, xa rời tất cả mọi tướng." Ðó là pháp-

môn tham thiền. 

Nếu  mình  không  có  con  mắt  chọn  Pháp,  không  hiểu  biết  được 

chân pháp, thì mình không biết thế nào là tham thiền. Không biết 

tham thiền thì chỉ phí công lao tu tập. Nếu không nhận thức được 

pháp  môn  chân  chính  thì  có  thể  đi  vào  con  đường  tà  đạo,  nên 

Trạch-pháp-nhãn, con mắt biết chọn pháp, rất quan trọng. 

Giảng tối ngày 4 tháng 12 năm 1982  

tại Vạn Phật Thánh Thành 



Ðắc Nhất Vạn Sự Tất 

Ai  hiểu  được  số  không  này,  thì  người  đó  có  thể  tu  hành  chứng 

quả. 

Chư Pháp tùng duyên sinh, 

Chư Pháp tùng duyên diệt. 

130 

Ngã Phật Ðại Sa-Môn, 

Thường tác như thị thuyết. 

Nghĩa là: 

Các Pháp do duyên sinh, 

Các Pháp do duyên diệt. 

Ðức Phật Ðại Sa-Môn, 

Thường nói lý như vậy. 

Tất  cả  mọi  Pháp  đều  do  nhân  duyên  sinh  ra,  rồi  cũng  do  nhân 

duyên tiêu diệt. Ðó là đạo lý luân hồi, cũng là đạo lý: "Vật cực tắc 

phản, bỉ cực thái lai." Nghĩa rằng vạn vật hễ biến thiên đến cực 

điểm phía nầy rồi thì sẽ quay đầu để tới cực điểm phía kia. Khi bế 

tắc cùng cực thì rồi sẽ hanh thông. Ðó là Pháp tương đối trên thế 

gian nầy vậy. 

Pháp tương đối ví như sự tốt đẹp đến cực điểm rồi sẽ biến thành 

xấu,  xấu  đến  cực  điểm  lại  biến  thành  tốt.  Cũng  như  con  người 

sinh ra là điều tốt, nhưng khi chết đi lại là điều xấu, điều hủy hoại. 

Sinh, trụ, dị, diệt; sinh xong rồi sẽ trụ, trụ rồi sẽ biến dị, biến dị rồi 

sẽ hủy diệt. Sinh, lão, bệnh, tử cũng đồng đạo lý như vậy; sinh ra 

rồi từ từ sẽ già, già rồi có bịnh, bịnh rồi sẽ chết. Ðó là thứ pháp 

nhân duyên. Con người ai cũng sống, thích sống, và ai cũng phải 

chết,  nhưng  lại  sợ  chết.  Nếu  mình  không  thích  sống  mà  cũng 

không sợ chết, thì đó là một loại định lực. Như người ta thường 

hay sợ quỷ, nhưng tại sao lại sợ? Bởi vì quỷ thì xấu xa hung ác, 

có  thể  hại  người  và  làm  chết  người.  Cho  nên,  người  ta  đều  sợ 

quỷ, đó là hiện tượng sợ chết mà thôi. Nếu như mình không sợ 

131 

chết, thì mình không sợ bất cứ cái gì. Bất luận là quỷ thần, yêu 

ma, quái vật, mình cũng không sợ; không gì làm cho mình sợ cả. 

Còn sự sợ hãi là còn chưa có định lực. Hết mọi sự sợ hãi thì đó 

mới  là  chánh  định,  chánh  thọ,  mới  có  định  lực.  Có  định  lực  thì 

con người mới: 

Túng ngộ phong đao thường đản đản, 

Giả nhiêu độc dược dã nhàn nhàn. 

Nghĩa là: 

Ðứng trước mũi kiếm vẫn ngang nhiên, 

Dù ép độc dược cũng bình thường. 

Ý  rằng  nếu  có  người  đem  dao  tới  chặt  đầu  mình,  hoặc  là  dùng 

độc dược để giết hại, mình cũng không lo sợ, trong tâm không hề 

giao động. Ðó là vì sao? Vì mình đã thoát khỏi sinh tử "Sở tác dĩ 

biện, bất thọ hậu hữu." Nghĩa là "xong xuôi những việc cần làm, 

từ đây chẳng phải đầu thai làm gì." Cho nên nói nếu được "một" 

thì mọi sự đều xong. 

Nhưng  được  "một"  đây  cũng  vẫn  chưa  hẳn  là  đủ,  phải  làm  cho 

"một" nầy trở về bản nguyên của nó: trở về số không. Số không 

là đạo lý rất linh diệu, khó có thể diễn bày được. Ai hiểu được số 

không này, thì người đó có thể tu hành chứng quả. Làm sao để 

hiểu số không nầy? Trước hết phải hiểu số một. Bởi vì "Ðắc nhất 

vạn sự tất," nghĩa là được một thì vạn sự đều xong. Cái một này 

xa rời ngôn ngữ, văn tự, ra khỏi tâm sở duyên, quét sạch tất cả 

Pháp, xa rời tất cả tướng. Lại nói rằng: "Nhất pháp bất lập, vạn 

sự giai không." Nghĩa là chẳng lập một pháp gì, mọi sự thảy đều 

132 

không. Quý vị muốn tới cảnh giới và đạo lý này, thì trước hết phải 

tới "một," quý vị đừng coi thường số "một" này. 

Thiên đắc nhất dĩ thanh, 

Ðịa đắc nhất dĩ ninh, 

Nhân đắc nhất dĩ thánh. 

Nghĩa là: 

Trời được "Một" nên trong, 

Ðất được "Một" nên yên, 

Người được "Một" thành Thánh. 

Tại sao trời che phủ được vạn vật? Là vì trời được số "một" này. 

Tại  sao  mặt  đất  làm  chỗ  dựa  cho  vạn  vật?  Là  vì  đất  được  số 

"một"  này.  Nếu  như  đất  mất  số  một  thì  đất  sập,  núi  băng,  động 

đất, nước biển nổi trào, đủ thứ tai họa phát sinh. Nếu nơi nào mất 

số "một" này, thì nơi đó sẽ sinh ra đủ thứ tai họa. Nếu số "một" 

này không mất thì mọi nơi trên mặt đất đều bình an. 

"Nhân  đắc  nhất  dĩ  thánh."  Nếu  con  người  thật  sự  tới  được  số 

"một"  này  thì  có  thể  ra  khỏi  luân  hồi,  chứng  thánh  quả,  khai  trí 

huệ. Bởi vì con người mất số "một" nên kẹt trong luân hồi, xoay 

chuyển  trong  lục  đạo,  chịu  đủ  thứ  phiền  não  vô  minh.  Tám  vạn 

bốn ngàn phiền não đều do mất số "một" này mà sinh ra. Muốn 

về lại "một" thì trước tiên phải biến phiền não thành Bồ-đề, biến 

sinh tử thành Niết-bàn; dễ như trở bàn tay vậy, không khó khăn 

lắm đâu! Song vì lẽ gì ta chẳng biến phiền não sinh tử thành Bồ-

đề  Niết-bàn  được?  Bởi  vì  do  mình  đã  mất  đi  số  "một"  này,  và 

chạy tới số hai, ba, rồi đến số mười, từ số mười tới số một trăm, 

133 

rồi vô tận; nên trăm ngàn vạn ức thứ phiền não mới sinh ra. Bởi 

thế số "một" này rất quan trọng. Tuy nhiên, bởi vì mình đã mất số 

"một"  này,  muốn  trở  về  nó  không  phải  là  dễ.  Từ  số  "một"  mà 

muốn  phản  bổn  hoàn  nguyên,  trở  lại  số  không  thì  lại  càng  khó 

khăn hơn nữa. 

Tôi nói cho quý-vị một ví dụ đơn giản khác. Lúc nào gọi là "một"? 

Còn lúc nào gọi là "không?" Ðối với con gái, từ một tới mười bốn 

tuổi, đối với con trai từ một tới mười hai tuổi, trong giai đoạn đó, 

chưa mất đi số "một." Thời gian nào là số "không?" Từ lúc nhập 

thai cho đến lúc sinh ra, đó là giai đoạn mình ở trong số "không." 

Lúc đó thì tất cả những thứ phiền não vọng tưởng, tham, sân, si 

đều không có. Cho tới lúc biết ăn, đói rồi sinh lòng tham ăn, giận 

dữ, ngu si bắt đầu phát sinh; nhưng lúc nầy cũng chưa mất đi số 

"một," đây chính là khởi đầu cuộc sống làm người. Từ số "không" 

biến thành "một," thì số "một" này vẫn còn là số rất hoàn chỉnh, vì 

nó là sự bắt đầu của mọi sự. Cho tới khi trải qua những diễn biến 

trong  đời,  những  thứ  khác  sẽ  cộng  thêm  vào  số  "một"  này,  để 

biến  thành  hai,  hai  thành  ba,  ba  thành  bốn,  và  cứ  thế  tăng  lên, 

càng  tăng  thì  gánh  nặng  càng  lớn,  và  con  người  càng  trở  nên 

ngu si hơn. 

Tánh  tức  là  số  "không,"  số  "không"  cũng  tức  là  tánh.  "Không" 

tánh có nghĩa là chẳng có gì cả, chính là:  

Bổn lai vô nhất vật, hà xứ nhạ trần ai? 

Nghĩa là: 

Xưa nay chẳng có vật gì, 

Thì sao có chỗ bụi trần bám vô. 

134 

Tu hành cần phải tu đến chỗ "hồ tôn xích tử," nghĩa là tâm như 

đứa con nít, tâm không có bất cứ điều gì. Giống như đứa con nít 

vậy, tức là phản lão hoàn đồng. Song, phản lão hoàn đồng không 

phải là nói rằng mình đi uống sữa, mà chính là muốn mình không 

còn  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Ðây  mới  gọi  là  phản  bổn  hoàn 

nguyên;  chẳng  khác  gì  với  tri  kiến  của  đứa  con  nít,  rất  là  thiên 

chân, không tà lự, không một chút giải đãi lười biếng, cũng không 

có tâm tham tiện nghi, hoặc là tâm thị phi. Ðó chính là "Bổn lai vô 

nhất vật, hà xứ nhạ trần ai" vậy. 

Tu  Ðạo  mình  cần  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  mới  có  thể  chân  chính 

giác ngộ. Tại sao mình phải nghe giảng kinh? Bởi vì mình muốn 

phản bổn hoàn nguyên. Tại sao lại muốn tu hành? Cũng vì muốn 

phản  bổn  hoàn  nguyên,  quét  sạch  mọi  vẫn  đục  trong  tâm.  Chớ 

dụng  công  nơi  nhân  ngã  thị  phi.  Nếu  có  ai  nói  câu  gì  trái  ý  thì 

mình thấy khó chịu, không vui. Ðụng một sợi tóc, mình cũng hết 

sức đau đớn khó chịu. Nhỏ một giọt mồ hôi để làm lợi cho thiên 

hạ  thì  cũng  chẳng  chịu  làm.  Ðó  đều  là  tinh  thần  hết  sức  ích  kỷ, 

không thể tu Ðạo được. 

Người tu Ðạo cần phải vô ngã,  vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ 

giả  (không  thấy  có  mình,  không  thấy  có  người,  không  thấy  có 

chúng sinh, không thấy có thọ mạng). Vô ngã không có nghĩa là 

mình không làm mà kêu kẻ khác làm giùm mình. Vô nhân không 

có nghĩa là tới lúc ăn uống lại nói: "ồ! Vì vô nhân, tôi ăn thêm một 

chút cũng chẳng can gì, tức là không có ai khác." Cho dù lúc nầy 

mình  không  còn  nhân  tướng  (chẳng  thấy  có  kẻ  khác)  đi  nữa, 

nhưng kẻ khác vẫn còn nhân tướng kia mà. Lúc tranh chấp, đánh 

lộn, thì lại "vô chúng sanh tướng." Hoặc lúc ăn thịt thì lại "Vô thọ 

135 

giả  tướng."  Tức  là  miếng  thịt  không  có  thọ  mạng.  Tất cả  đều  là 

kiến giải sai lầm. Như vậy thì nên làm thế nào? 

Thế nào là kiến giải đúng: 

1. Vô Ngã Tướng (không thấy có mình): Tức là không cống cao 

ngã mạn, không tính toán lợi lộc cho mình. 

2. Vô Nhân Tướng (không thấy có người): Nghĩa là mình không 

chướng ngại, không làm chuyện bất lợi cho kẻ khác. 

3.  Vô  Chúng  Sinh  Tướng  (không  thấy  có  chúng  sinh):  Nghĩa  là 

coi vạn vật đều đồng một thể với chính mình. 

4. Vô Thọ Giả Tướng (không thấy có thọ mạng): Mọi chúng sinh 

có quyền sống, bởi thế chúng ta không thể đoạt hoặc giết hại bất 

kỳ sinh mạng nào Ố kể cả người và động vật. 

Do  đó,  khi  tu  Ðạo,  bất  kỳ  lúc  nào,  đừng  vì  mình  mà  mong  cầu, 

đừng vì mình mà tính toán. Hãy luôn nghĩ đến kẻ khác. 

Giảng ngày 5 tháng 12, năm 1982  

tại Vạn Phật Thánh Thành 



Lục Ðại Tông Chỉ tức là Ngũ Giới 

Lúc dụng công, phải biết đề khởi, phải biết buông bỏ, làm chuyện 

gì phải ra chuyện đó. 

Người  thích  niệm  Phật  thì  tham  gia  Phật-thất,  người  thích  tham 

thiền thì tham gia Thiền-thất. Người không thích niệm Phật cũng 

chẳng thích tham thiền, thì có thể tham gia "thất làm biếng" hoặc 

136 

là  "thất  ngủ  khò."  Thất  làm  biếng  hay  thất  ngủ  khò  nghe  có  vẻ 

mới lạ nhưng thực sự nó hết sức là có lý. 

"Thất làm biếng": Dù bạn biếng nhác không thể làm biếng được. 

Tuy  bạn  không  làm  gì  cả,  nhưng  trong  tâm  lúc  nào  cũng  có 

chuyện làm, đó là nghĩ vẩn vơ, vọng tưởng. Lúc thì trên trời, khi 

thì dưới đất, lúc làm ác quỷ, khi đọa địa ngục, lúc làm người, khi 

làm  trời.  Ở  nơi  cái  tâm  mà  chế  tạo  ra  đủ  thứ  máy  móc  vật  liệu 

trong  lục  đạo  luân  hồi.  Khi  cơ  quan  nầy  đã  phát  động  rồi,  thì 

chuyển tới chuyển lui, muốn làm biếng cũng chỉ lãng phí sức lực 

và tinh thần mà thôi. Từ đó mình càng thêm mệt mõi, càng lười 

biếng hơn rồi cảm thấy mọi việc chẳng có ý nghĩa, không có mùi 

vị gì cả. 

Còn "thất ngủ khò" thì sao? Ngủ song đầu óc lại mộng mị. Có lúc 

mộng phát tài giàu có, có lúc mộng nghèo cùng khốn khổ, có lúc 

mộng  làm  quan,  có  lúc  mộng  đi  xin  ăn,  có  lúc  mộng  thấy  cọp 

hoặc rắn độc. Vì mộng nên ngủ cũng không an lạc, muốn đả thất 

ngủ khò cũng không xong. 

Vì  mình  không  biết  dụng  công,  nên  bất  luận  làm  gì  cũng  không 

tốt. Người biết dụng công thì làm gì cũng tốt, tham thiền hay niệm 

Phật  đều  tốt,  ngay  cả  làm  biếng  hay  ngủ  nghỉ,  người  đó  cũng 

dụng công được. 

Ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành  có  năm  tông  phái:  Thiền,  Giáo,  Mật, 

Tịnh, và Luật. Quý-vị muốn tu pháp môn nào cũng được, cứ tự do 

lựa chọn đừng ngại. Nếu muốn làm biếng, muốn ngủ cũng được. 

Vì do làm biếng mà mình không đi ăn cắp, đó là trì giới. Tuy ngủ 

mà  mình  không  đi  giết  người,  không  sát  sinh,  thì  đó  cũng  là  trì 

giới.  Niệm  Phật,  Tham-thiền,  hoặc  là  học  Giáo,  tập  Luật  hay  tu 

137 

Mật-tông  đều  là  trì  giới  cả.  Do  thế  khi  mình  học  năm  giáo  phái, 

chính  là  mình  đang  trì  Ngũ-giới:  Không  sát  sinh,  không  ăn  cắp, 

không  tà  dâm,  không  nói  dối,  và  không  uống  rượu.  Dụng  công 

tức là không phạm giới. Tuy bên ngoài mình không biểu hiện là 

có hành trì giới luật (kẻ khác tuy không thấy mình trì giới), thật ra 

trì mà không có hình tướng trì. Mình chẳng cần dùng danh từ trì 

giới để hình dung khi đang giữ giới; lối dụng công như vậy rất tốt. 

Bởi vì lý do đó, nên ở Vạn Phật Thánh Thành quý-vị được tự do 

lựa chọn pháp môn tu hành, không ai quản thúc mình cả. Bởi vì 

quốc gia nầy là  quốc gia dân chủ, nên  đạo tràng nầy càng phải 

thực hành chủ nghĩa dân chủ, và tự do cá nhân. Vì vậy đã nhiều 

ngày qua quý-vị muốn dụng công tu pháp gì đều được cả, chỉ cần 

chuyên tâm tu hành, làm chuyện gì phải ra chuyện đó, làm gì phải 

làm cho tốt, chuyên tâm chú ý là đủ. 

Lại nữa, Vạn Phật Thánh Thành có Sáu Ðại Tông-chỉ: 

1. Không Tranh: Nếu không tranh sẽ không dẫn đến sát sanh. Sát 

sanh  là  do  tâm  tranh  hiện  lên  tác  quái.  Khi  tranh  thì  chỉ  muốn 

mình thắng, đối phương thua, dù có chết hại vô số. 

2. Không Tham: Không tham thì sẽ không trộm cắp. Tại sao lại đi 

ăn  cắp  đồ  của  người  khác?  Là  bởi  mình  có  tâm  tham  lam.  Nếu 

bạn không có tâm tham lam, thì có kẻ tặng, bạn cũng không lấy. 

Lòng tham mà trừ thì nhất định không phạm tội ăn cắp. 

3. Không Truy Cầu: Không truy cầu thì sẽ không khởi ý niệm dâm 

dục.  Dâm  dục  là  do  mình  có  mong  cầu.  Con  gái  mong  con  trai, 

con  trai  mong  cầu  bạn  gái,  đó  là  thứ  truy  cầu  kẻ  đối  phương. 

Không những chỉ cầu thôi mà còn truy, theo đuổi nữa, giống như 

cái  khoan,  cứ  nhắm  về  phía  trước  mà  khoan.  Nếu  không  có  sở 

138 

cầu, thì làm sao còn ý niệm tà dâm? Một chàng trai tuấn tú, một 

cô gái xinh xắn bất quá chỉ là hai bị thịt hôi hám mà thôi. Tại sao 

tham luyến chứ? Nếu không có sở cầu thì mình không sao phạm 

giới dâm này. 

4. Không ích Kỷ: Không ích kỷ sẽ giúp mình chẳng nói láo. Người 

ta nói dối vì sợ mất đi lợi ích riêng mình, nên tâm ích kỷ mới tác 

quái. Rồi mình mới đi lừa người khác, nói lời dối trá, muốn người 

khác không biết được bộ mặt thật của mình. 

5. Không Tư Lợi: Không tư lợi sẽ giúp mình không phạm tửu giới. 

Con người vì sao uống rượu? Là vì muốn hưởng thụ, muốn thân 

thể mình sung sướng. Nhưng sung sướng làm tâm mình mê loạn 

khủng hoảng; cứ tưởng rằng đã trở thành thần tiên, tiêu dao trên 

trời vậy. Khi đã say rượu thì lại chửi rủa người khác, muốn làm gì 

thì  làm,  tăng  trưởng  thêm  lòng  dâm  dục.  Có  người  muốn  đem 

rượu  lại  trợ  cho  huyết  khí  được  lưu  thông  sảng  khoái.  Nhưng 

uống  rồi  thì  mọi  sự  đều  quên  hết.  Cũng  đồng  một  loại  với  hút 

thuốc phiện, xì ke, ma túy. Ðó đều do tâm tự lợi hoành hành; cho 

nên mới đi uống rượu. 

6. Không Vọng Ngữ: 

Như vậy, Lục Ðại Tông-chỉ chính là Ngũ-giới. Tại sao không nói 

Ngũ-giới?  Là  vì  danh  từ  Ngũ-giới  nghe  quen  rồi,  nên  khi  nghe 

không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, 

không  uống  rượu  thì  người  ta  thường  nói:  "Tôi  biết  rồi,  bạn  nói 

mãi lời nầy làm chi?" Bởi vậy nên đổi thành: không tranh, không 

tham,  không  cầu,  không  ích  kỷ,  không  tự  lợi,  và  không  nói  dối. 

Những danh từ này ai ai cũng nghe qua, cũng đã biết rồi. Nhưng 

rất ít người thật sự thực hành chúng, vậy tôi lại nhắc lại rằng: 

139 

Không tranh, tức là không sát sinh; 

Không tham, tức là không trộm cắp; 

Không cầu, tức là không dâm dục; 

Không ích kỷ, tức là không vọng ngữ; 

Không tự lợi, tức là không uống rượu. 

Giảng ngày 5 tháng 12, năm 1982  

tại Vạn Phật Thánh Thành. 



Biểu Hiện của Ðức Hạnh 

Tu  đạo  nghĩa  là  tu  đạo  đức  chơn  chính,  không  chướng  ngại  ai, 

cũng không sợ ai chướng ngại mình. 

Lúc bắt đầu tu,  người học Phật-pháp phải  gieo  hạt giống  xuống 

đất.  Sau  khi  hạt  giống  được  gieo,  nó  có  thể  nẩy  mầm  lớn  lên 

chăng?  Xem  nhân  duyên  có  đủ  hay  không.  Hạt  giống  thuận  lợi 

nẩy nở khi tất cả trợ duyên đều đầy đủ. Nếu chẳng đầy đủ thì hạt 

giống có thể bị tiêu hủy. Nếu xét khi mình phát Bồ-đề tâm, trồng 

chủng  tử  Bồ-đề  xuống  rồi,  hãy  xem  chủng  tử  đó  trồng  được 

xuống sâu hay không, có kiên cố lắm không? 

Nếu mình trồng đủ sâu, đủ kiên cố chắc thật, thì tương lai chủng 

tử sẽ sinh căn phát nhạ. Muốn được kết quả Bồ-đề thì cần phải 

một thời gian tương đương, coi thử mình sẽ dụng công như thế 

nào? Nếu mình dụng công tới tấn, khai ngộ chứng quả, thành tựu 

giác đạo, thì có thể coi như là gặt hái được thành công. 

140 

Từ  lúc  chủng  tử  sinh  căn  phát  nhạ  đến  lúc  ra  hoa  kết  trái;  quá 

trình  đó  trải  qua  một  thời  gian  dài  cần  ta  luôn  bồi  dưỡng,  tưới 

nước, bón phân. Phân bón là gì? Tức là đạo đức. Người tu hành 

ở bất cứ mọi nơi phải nương nơi đạo đức, lấy đạo đức làm căn 

bản của giới điều. 

Ðạo Nho nói rằng: 

"Ðức giả bổn dã, tài giả mạt dã." Nghĩa là đức là gốc mà tiền tài 

vật chất là ngọn. Ðức hạnh là gốc của con người, còn tiền tài vật 

chất là những thứ ngọn ngành. Người tu Ðạo lúc nào cũng phải 

biết  tiếc  phước,  đừng  nên  phí  phạm  tiền  bạc  vật  chất.  Như  vậy 

trải  qua  ngày  tháng  lâu  dài  thì  có  thể  bồi  dưỡng  đức  hạnh  của 

mình. Hoa quả sinh ra rất là mau thành. Nếu như mình không ra 

sức bồi dưỡng tưới nước, bón phân thì hoa quả đó rất dễ bị khô 

héo rồi chết đi. Cho nên đối với người tu, điều quan trọng nhất là 

phải chú trọng đến đức hạnh. 

Ðức  hạnh  là  ở nơi  rất nhỏ  nhặt  mà  tập  thành:  "Vật  dĩ  thiện  tiểu 

nhi bất vi" nghĩa là đừng coi những chuyện thiện nhỏ mà không 

làm,  rồi  chỉ  chờ  làm  những  chuyện  thiện  lớn.  Chuyện  thiện  lớn 

chẳng có nhiều đâu. Núi to là do từng hạt bụi nhỏ kết tập thành, 

bụi tuy nhỏ nhưng kết tập nhiều thì thành một khối núi lớn. Ðức 

hạnh tuy là  nhỏ, nhưng nếu mình tích  tập  nhiều  thì cũng có thể 

thành một khối đức hạnh lớn vậy. 

Không đi ngược lại đạo đức tức là đức hạnh. Không chướng ngại 

kẻ  khác  tức  là  đạo  đức.  Bất  luận  làm  chuyện  gì,  nên  xem  bổn 

phận mình là giúp đỡ người khác. Trên phương diện lợi ích, thời 

gian, văn hóa hay trí huệ, hoặc tất cả mọi sự, nếu mình trở ngại 

người khác, không làm lợi ích cho ai cả, tức là mình đã đi ngược 

141 

lại với đạo đức. Cho nên nhất cử nhất động, nhất ngôn nhất hạnh 

mình chớ đi ngược lại đạo đức căn bản. Nếu muốn tu đạo, trước 

tiên cần bồi dưỡng đạo đức, không có đức hạnh thì không thể tu 

đạo được. Có người muốn tu đạo thì ma chướng tới tìm, bởi vì 

người nầy chẳng có đức hạnh. Cho nên nói rằng: 

Ðức giả bổn dã, tài giả mạt dã. 

Nghĩa là: 

Ðạo đức là gốc, tiền tài là ngọn. 

Ðạo  đức  giống  như  mặt  trời  mặt  trăng,  giống  như  trời  đất,  và 

cũng giống như tánh mạng con người vậy. Không có đạo đức thì 

mình không có tánh mạng, không có mặt trời mặt trăng, và cũng 

chẳng có thiên địa. Thế nào là đạo đức? Tức là lấy việc làm lợi 

ích cho người khác làm chủ, không chướng ngại người khác làm 

tông chỉ, trong tâm lại sung mãn Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín. 

1. Nhân: Là tâm nhân ái không muốn sát hại sinh mạng kẻ khác. 

2. Nghĩa: Lòng nhận thức biết làm chuyện gì phải, và làm hết sức 

đứng đắn, đúng với trung-đạo, không có thái quá cũng không có 

thiếu sót, không  nghiêng về bên  phải cũng chẳng lệch qua phía 

trái,  luôn  luôn  trung-đạo.  Hiểu  biết  nghĩa  lý  thì  không  ăn  cắp. 

Người có nghĩa khí thì không bao giờ ăn cắp đồ vật kẻ khác. 

3. Lễ: Là lễ thứ lễ mạo, lễ tiết. Nếu mình có lễ tiết thì không làm 

những chuyện gian dâm. Ăn cắp và tà dâm đều là thứ không hợp 

với lễ nghĩa, đi ngược lại với luân thường. 

142 

4.  Trí:  Người  có  trí  huệ  thì  không  bao  giờ  uống  rượu,  hay  hút 

thuốc xì ke, ma  túy, những thứ  độc dược. Người ngu si thì mới 

làm những thứ điên đảo nầy. 

5. Tín: Người có thành tín thì không bao giờ nói dối cả. 

Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín, đó gọi là Ngũ-thường. Hễ mình có đầy 

đủ Ngũ-thường này tức là có đạo, có đức. Cho nên đạo đức là do 

từ nơi tâm sinh ra. Nhưng khi phát ra thì nó có nhiều hình thái: có 

xanh, vàng, đỏ,  trắng, và đen. Ðó là biểu hiện của đức hạnh, là 

ánh sáng của đức hạnh. Cho nên ông Hàn Dũ trong bài Nguyên 

Ðạo có một đoạn văn nói rằng: "Bác ái chi vị Nhân. Nhân nhi nghi 

chi chi vị Nghĩa. Do thị nhi chi yên chi vị Ðạo. Túc hồ kỷ vô ỷ ư 

ngoại  chi  vị  Ðức."  Nghĩa  là  lòng  bác  ái  tức  là  lòng  Nhân.  Lòng 

nhân đúng cách (hợp lẽ) thì gọi là Nghĩa. Nhờ đó mà tiến tới gọi 

là  Ðạo.  Ðầy  đủ  nơi  mình  không  dựa  vào  bên  ngoài  nên  gọi  là 

Ðức." Ông Mạnh Tử cũng nói rằng: "Nhân nghĩa lễ trí căn ư tâm, 

kỳ sinh sắc dã, túy nhiên kiến ư diện, áng ư bối, thí ư tứ thể, tứ 

thể  bất  ngôn  nhi  dụ."  Nghĩa  là  Nhân,  Nghĩa,  Lễ,  Trí  sinh  gốc  rễ 

trong tâm  mình.  Màu  sắc  của  nó  chiếu  soi  nơi vẻ  mặt,  sáng  soi 

nơi  lưng,  vận  dụng  nơi  tay  chân.  Tứ  thể  không  cần  nói  nhưng 

biểu  hiện  đã  rõ.  Người  có  đức  thì  không  những  biểu  hiện  nơi 

khuôn  mặt  của  mình,  mà  ngay  trên  lưng  của  mình  cũng  lưu  lộ 

ánh  sáng  đức  độ,  thậm  chí  cho  đến  tay  chân  cũng  có  thể  biểu 

hiện ra đạo đức đó. Ðức tướng nầy không cần nói mà tự nó phát 

hiện ra, khiến ai ai cũng thấy một cách rõ ràng. Sự biểu hiện của 

đức  hạnh  chân  chính  đó  là  do  công  phu  dụng  công.  Ðức  hạnh 

nầy mình không thể giả trang được, nếu như hư dối thì chỉ tạm 

thời thôi, chớ không thể vĩnh viễn lừa dối người khác được. 

143 

Tu  đạo  nghĩa  là  tu  chơn  chính  đạo  đức,  không  chướng  ngại  kẻ 

khác, cũng không sợ người khác chướng ngại mình. Ai chướng 

ngại  mình  thì  mình  đều  tiếp  nhận  cả.  "Nghịch  lai  thuận  thọ" 

(chuyện đến nghịch ý mình, song cứ tùy thuận thọ nhận), ai đối 

với mình không có từ bi, vô lý, đều là thiện-tri-thức của mình. Nếu 

mình  có  thể  "nghịch  lai  thuận  thọ"  thì  mới  thấy  được  công  phu 

nhẫn  nhục  của  mình.  Ðừng  để  lời  nói  của  kẻ  khác  động  tâm 

mình. Có những người làm như "bất động" vì không biết hổ thẹn, 

đó là không đúng. Mình phải tu "bất động," tức là phải nhẫn nhục 

những  điều  mà  người  ta  không  nhẫn  nhục  nổi.  Vậy  mới  gọi  là 

chân chính công phu, còn ngược lại mình phải từ đầu mà luyện 

tập. 

Trong  Lão-giáo  nói:  "Tam  hoa  tụ  đỉnh,  ngũ  khí  triều  nguyên," 

nghĩa là biểu hiện của đạo đức viên mãn rồi. Những tín đồ trong 

Phật-giáo nghe qua danh từ nầy thì cho là ngoại đạo. Kỳ thật thế 

nào gọi là ngoại đạo? Thế nào là nội đạo? Tên nầy chẳng có gì là 

ngoại  hay  nội  đạo  cả.  Ðó  chỉ  dùng  để  hình  dung  kết  quả  thành 

tựu của sự tu hành. "Tam hoa" có nghĩa là tinh, khí, thần, ba thứ 

nầy  đã  biến  hóa  trở  thành  một  thứ  quang  hoa.  "Ngũ  khí"  tức  là 

Nhân,  Nghĩa,  Lễ,  Trí,  Tín,  năm  khí  nầy  đã  hoàn  toàn  viên  mãn, 

nên gọi là ngũ khí triều nguyên. 

Trong Phật-giáo, khi đạo đức đã viên mãn rồi thì sẽ đạt được Ðại-

viên kính-trí, Bình-đẳng Tánh-trí, Diệu-quán Sát-trí, Thành-sở tác 

trí. Tức là Tam Thân, Tứ Trí, Ngũ Nhãn, Lục Thông, không thiếu 

một thứ nào. (Tam Thân: pháp thân, báo thân, hóa thân; Tứ Trí: 

Ðại viên cảnh trí, Bình đẳng tánh trí, Diệu quán sát trí, Thành sở 

tác  trí;  Ngũ  nhãn:  Phật  nhãn,  pháp  nhãn,  huệ  nhãn,  thiên  nhãn, 

nhục nhãn; Lục thông: thiên nhãn thông, thiên nhĩ thông, tha tâm 

144 

thông, thần túc thông, túc mạng thông, lậu tận thông). Thiếu một 

thứ tức là không đạt tới được cảnh giới viên mãn. Cho nên Phật-

giáo vạn đức trang nghiêm, có thể bao quát tất cả mọi tôn giáo, 

mà  mọi  tôn  giáo  chỉ  là  một  bộ  phận  của  Phật-giáo.  Vì  vậy  tôi 

thường nói: "Phật-giáo cũng như đại học, Lão-giáo và những tôn 

giáo  cao  siêu  khác  thì  coi  như  trung  học,  các  tôn  giáo  thế  gian 

như Nho-giáo chỉ ở trình độ tiểu học mà thôi." 

Tại  tiểu  học,  trung  học  hay  đại  học  mọi  người  đều  là  học  sinh; 

trong thế giới các tôn giáo, tín đồ là những nhân sĩ của tôn giáo. 

Vì thế mình không thể phân môn biệt loại, phân chia ngăn cách, 

cho tôn giáo mình là  tốt, tôn giáo khác là xấu: "Nhập giả nô chi, 

xuất giả ô chi" nghĩa là theo thì thuộc phe mình, không theo mình 

thì bị chê bai, thái độ quan niệm đó là sai lầm. Tất cả mọi tôn giáo 

đều là một bộ phận của Phật-giáo. Quan điểm này mới đúng. Bởi 

vì đức Phật nói: "Tất cả chúng sinh đều có đức tướng trí huệ của 

Như Lai, đều có thể thành Phật." Tất cả chúng sinh đều có Phật 

tánh. Vậy thì ngoại đạo cũng là chúng sinh, cũng có cơ hội thành 

Phật, thì làm sao mình lại bỏ ngoại đạo ra ngoài Phật-giáo được? 

Phạm vi của Phật-giáo thì bao trùm tận hư không, biến pháp giới, 

không có biên tế, không có rào cản ngăn cách chia rẽ, không có 

mình  và  người.  Cho  nên  người  học  Phật  phải  có  tâm  lượng 

quảng đại, đừng quá nhỏ hẹp. 

Ở trong đạo Lão, người có đức hạnh thì có một sự biểu hiện mà 

người  khác  nhìn  vào  có  thể  biết,  như  là  tóc  trắng  như  hạc,  mặt 

mày nhan sắc hết sức hồng hào tươi tốt, trẻ trung. Ðó là vì sao? 

Là bởi vì đạo đức của họ cảm chiêu biến hóa mà thành. Tuy là 

đầu  bạc  nhưng  tóc  không  bị  khô  cằn,  lại  có  khí  rất  là  quang 

145 

nhuận,  một  sợi  tóc  của  họ  có  thể  phóng  quang.  Người  có  công 

phu, có khai ngũ-nhãn rồi khi nhìn sẽ biết ngay. 

Phật-giáo thì còn cao hơn một tầng nữa bởi vì không những tóc 

phóng quang, mà toàn thân, mỗi chân lông đều phóng quang. Mỗi 

một  lỗ  chân  lông  của  họ  đều  khác  với  những  người  phàm  phu. 

Người  có  công  phu  tu  hành  trong  Phật-giáo  thì  có  thể  làm  tóc 

trắng biến thành đen, răng rụng rồi mọc trở lại. Người trong đạo 

Lão cũng có những kẻ làm răng rụng mọc lại, song họ không thể 

làm  toàn  thân,  mỗi  lỗ  chân  lông  phóng  quang  được,  đó  là  chỗ 

khác biệt với Phật-giáo vậy. Quý-vị muốn coi người nầy có phải là 

thiện-tri-thức  hay  không?  Không  cần  phải  có  ngũ-nhãn,  chỉ  cần 

mình có tu luyện thì sẽ nhìn và biết được người đó phải là thiện-

tri-thức  không?  Người  đó  có  đức  hạnh  không.  Người  không  có 

đức hạnh thì mặt mũi ghê tởm, xấu xí làm ai cũng sợ hãi, lánh xa. 

Giảng tối ngày 17 tháng 12, năm 1982 

Tại Vạn Phật Thánh Thành 



Thiền Thất Hối Ngữ 

Người tu hành lão luyện vì muốn liễu sinh thoát tử, nên họ giữ lấy 

câu thoại đầu một cách khẩn thiết, không một giây, một phút nào 

mà họ không dụng công. 

Lần nầy Vạn Phật Thánh Thành đả thiền thất, và lại đả Phật thất, 

song trình độ chưa phải là chân chính đả thiền thất hay Phật-thất; 

bất quá quý-vị chỉ tập luyện mà thôi. Tại sao vậy? Bởi vì tập khí 

lỗi lầm từ vô lượng kiếp đến nay khiến mình lười biếng quen rồi, 

tất nhiên bây giờ chơn chính tu đạo, thì rất khó có thể làm được 

146 

liền. Chùa Cao  Mân ở Trung Quốc mỗi lần đả thiền thất thì quy 

luật  của  họ  là  không  người  nào  được  nói  chuyện  cả;  một  phút, 

một  giây  cũng  không  được  làm  biếng  nghỉ  ngơi.  Trong  thiền 

đường không thể tùy tiện đi lui đi tới, đi vô đi ra; cho dù mình có 

chết đi, thì thi thể cũng không được đem ra ngoài chôn, mà sẽ bị 

vất dưới ghế mà thôi. 

Bây  giờ  ở  đây  đột  nhiên  kêu  người  ta  dụng  công  như  vậy,  thì 

không thể được. Từ xưa ở Chùa Cao Mân những người tu hành 

lão luyện, đều đem tánh mạng đạo). Từ nơi chỗ rốt ráo này mà 

phát sinh ra nào Phật, nào Bồ-tát, nào Thánh, nào Trời, nào Ðất, 

nào Tiên. 

Người dụng công phải chuyên tâm trì chí, không nên bị cảnh giới 

làm cho chuyển động. Tham thiền cần phải nhớ đạo lý trong Kinh 

Kim Cang: "Ưng vô sở trụ nhi sinh kỳ tâm" tức là hãy để tâm vận 

hành ở chổ nó chẳng có trụ trước. Ðó là đạo lý căn bản mà Ngài 

Lục Tổ Huệ Năng khai ngộ. Nhưng có bao nhiêu người nghe qua 

rồi, tụng qua rồi được khai ngộ? Nên khi tôi giảng Kinh Kim Cang, 

tôi nói: "Kinh văn thì như vậy, nhưng khai ngộ có mấy ai?" 

Lục Tổ Ðại Sư là người không biết chữ nghĩa gì hết, hằng ngày 

lên  núi  đốn  củi  đem  về  bán,  nhưng  khi  nghe  một  câu  kinh  Ngài 

liền khai ngộ. Ðó là vì trong nhiều kiếp trước Lục Tổ Ðại Sư đã 

hết sức chân thật tu hành, nên khi nghe qua câu Kinh Kim Cang 

thì liền khai ngộ. Tại sao chúng ta bây giờ nghe qua nhiều lần mà 

vẫn chưa khai ngộ? Là vì từ xưa mình chưa có tu hành, chỉ thích 

coi truyền hình, xem xi-nê, đi nhảy đầm, ăn uống vui chơi, chưa 

từng nghiên cứu qua kinh điển. 

147 

Kinh Kim Cang lại còn dạy rằng: "Vô ngã tướng, vô nhân tướng, 

vô  chúng  sinh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng."  Trong  lúc  tọa  thiền  thì 

mình  có  ngã  tướng,  có  nhân  tướng  hay  không?  Có  chúng  sinh 

tướng  hay  không?  Có  thọ  giả  tướng  hay  không?  Nếu  muốn 

chẳng có thì mình phải tìm cách quét sạch đi bốn tướng đó; khiến 

ba cái tâm biến mất đi, tức là tâm hiện tại, tâm quá khứ, tâm vị lai. 

Ba tâm nầy không thể nắm bắt được thì tứ tướng đó làm sao mà 

có. 

Kinh Kim Cang lại nói rằng: 

Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh. 

Như lộ diệc như điển, ứng tác như thị quán. 

Nghĩa là: 

Tất cả pháp hữu vi, như mộng mị huyền ảo, 

Như bọt bèo bóng tối, như sương đọng, 

như điện chớp, phải thấy suốt như vậy. 

Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã 

Thị nhân hành tà đạo, bất năng kiến Như Lai. 

Nghĩa là: 

Nếu thấy ta có sắc tướng, tìm Ta nơi âm thanh 

Kẻ đó đi đường tà, chẳng thấy được Như Lai. 

Khi chúng ta tọa thiền, đừng để âm thanh làm cho ta động tâm, 

đừng  tùy  theo  sắc  tướng  mà  làm  ta  xoay  chuyển.  Có  người  tu 

hành đã lâu rồi, nhưng khi có được cảnh giới thì chấp trước vào 

148 

cảnh giới, đó là sai lầm. Mình phải "Thính nhi bất văn, thị nhi bất 

kiến." Nghĩa là nghe nhưng không lọt vào tai, nhìn mà không có 

thấy.  Không  nghe,  không  thấy  thì  sẽ  không  bị  cảnh  giới  chuyển 

lay. 

Giảng ngày 18 tháng 12 năm 1982 



Viên Mãn Mười Tuần Thiền 

Không kể khi xưa ra sao, chỉ cần từ nay về sau mình thay đổi triệt 

để, thành con người mới. 

Kim nhật viên mãn thập thiền thất, 

Cải đầu hoán diện phát Bồ-đề. 

Thường triển Kim-cang Trí-huệ-kiếm, 

Tung hoành Nam Bắc dữ Ðông Tây." 

 Nghĩa là: 

Hôm nay viên mãn mười tuần Thiền, 

Bồ-đề tâm phát, đổi mặt mày. 

Thường tuốt gươm báu Kim-cang trí, 

Tung hoành ngang dọc khắp bốn phương. 

Hôm nay là ngày cuối của mười tuần thiền thất, chúng ta khi xưa 

thế nào không cần biết, chỉ cần từ nay về sau làm một người mới, 

thay đổi triệt để, từ đầu tu luyện lại, dứt hẳn lòng tham lam quỷ 

quái hồi xưa là được rồi. Không nên như lúc xưa, chỉ toàn dụng 

công phu nơi nhân ngã thị phi, mà cần phải phát đại Bồ-đề tâm. 

149 

Mình  phải  luôn  luôn  tuốt  bảo  kiếm  Kim-cang-vương  Trí-huệ. 

Ðừng  có  ngu  si;  không  ngu  si  tức  là  không  làm  những  chuyện 

điên đảo sai lầm. Thế nào là điên đảo? Là có vô minh ngu tối, hôn 

muội,  u  ám.  Mình  lúc  nào  cũng  phải  cầm  cây  kiếm  Kim-cang  trí 

huệ nầy tung hoành nam bắc, tiêu dao thiên hạ, muốn tới chỗ nào 

thì tới, đạt được cảnh giới không có mình, không có người, không 

ràng buộc, ra ngoài thị phi, hết sức tự tại. 

Giảng ngày 16 tháng 11 năm 1983 



Mười Pháp Giới Không Ngoài Một Niệm Của Tâm 

Mười Pháp-giới từ đâu lại? 

Chính từ tâm ta hiện tiền một ý niệm ra. 



Nhược nhân dục liễu tri 

Tam thế nhất thiết Phật. 

Ưng quán Pháp-giới tánh, 

Nhất thiết duy tâm tạo. 

 Nghĩa là: 

Nếu ai muốn thấu rõ 

Ba đời tất cả Phật, 

Hãy quán tánh Pháp-giới, 

Tất cả chỉ tâm tạo. 

150 

Nếu ai muốn thấu rõ: Nếu có ai muốn hiểu biết rõ ràng Ba đời tất 

cả Phật, thì phải hiểu chư Phật trong mười phương trong đời quá 

khứ, hiện tại, và vị lai đều do người mà thành. 

Hãy quán tánh Pháp-giới: Hãy quan sát tánh chất của Pháp-giới. 

Chúng sinh trong Pháp-giới, ai ai cũng có bản tính. Bạn có tánh 

của bạn, tôi có tánh của tôi. Như tánh nóng nảy của bạn thì dữ 

dằn hơn tôi một chút, song tánh giận dữ của tôi thì sâu đậm hơn 

bạn  một  chút.  Như  vậy  bạn  thấy  có  giống  nhau  chăng?  Heo  có 

tánh heo, ngựa  có tánh ngựa, đàn ông có nam tánh, đàn bà có 

nữ tánh... Ai cũng có tánh riêng. Kẻ thích ăn ngọt thì có tính hảo 

ngọt; thích ăn chua, thì có tính chua chát; thích ăn cay thì có tính 

nóng nảy; thích ăn đắng thì có tính chịu đắng. Tu hành là việc có 

tính  đắng.  Cây  thì  có  tính  cây,  hoa  có  tính  hoa,  cỏ  có  tính  cỏ... 

Cái  gì  cũng  có  tánh  riêng.  Do  đó  mới  có  Tánh  của  Pháp-giới. 

Quý-vị đã hiểu chưa? Khi xưa quý-vị hiểu lầm, cho rằng tánh của 

Pháp-giới,  bây  giờ  nên  hiểu  rằng  "tánh  của  chúng  sinh"  ở  trong 

Pháp-giới. 

Tất cả chỉ tâm tạo: Kinh Hoa Nghiêm dạy rằng: Vạn Pháp đều do 

tâm tạo ra. Ngay cả Phật cũng do tâm quý-vị tạo ra đó. Nếu tâm 

quý-vị  tu  Pháp  Phật  thì  thành  Phật  đạo.  Nếu  quý-vị  thích  Bồ-tát 

hạnh thì tu Bồ-tát đạo, thành một vị Bồ-tát. Nếu quý-vị lòng muốn 

đọa địa ngục thì cứ nhắm hướng địa ngục mà tu thì tương lai sẽ 

đọa địa ngục. Cho nên nói: Mười Pháp-giới không rời một niệm 

tâm này. 

(I) Pháp-giới của Phật 

Bất đại bất tiểu, phi khứ phi lai 

Vi trần thế giới, giao ánh liên đài. 

151 

Nghĩa là: 

Không lớn không bé, chẳng đến chẳng đi. 

Thế giới như bụi, đài sen chiếu nhau. 

Bất đại bất tiểu: Khi lần đầu tôi nghe đến chữ Phạn Buddha, nó 

nghe từa tựa như chữ Bất đại (bủ tá) trong tiếng Trung Hoa. Cái 

gì  không  to  lớn?  Thì  là  Phật.  Nghĩa  là  Phật  không  có  lòng  cống 

cao, ngã mạn, không có cái Ngã. Bất tiểu là nói Phật cũng không 

nhỏ bé đâu. Nếu không to lớn, mà nhỏ bé thì không phải là Phật. 

Phật thì không lớn không nhỏ. 

Phi  khứ  phi  lai:  Pháp  thân  của  Phật  thì  bao  trùm  tận  hư  không 

biến  khắp  Pháp-giới;  không  ở  mà  cũng  chẳng  đi.  Nếu  nói  rằng 

pháp thân đi, thì đi tới nơi đâu? Nói rằng pháp thân đến, thì đến 

chỗ  nào?  Pháp  thân  thì  vốn  châu  biến,  chẳng  phải  chỉ  ở tại  thế 

giới của ta mà là ở khắp mọi thế giới nhiều như hạt bụi. Vô lượng 

vô biên thế giới đều có pháp thân Phật, nên nói rằng thân Ngài ở 

vi trần thế giới. 

Giao ánh liên đài: Giao ánh diễn tả hào quang của Phật ở Pháp-

giới  này  chiếu  sáng  chư  Phật  ở  Pháp-giới  kia.  Hào  quang  của 

Phật ở Pháp-giới kia lại chiếu sáng Pháp-giới này. Chư Phật ngự 

trên đài sen, hổ tương phóng quang động địa, chẳng những các 

Ngài  dùng  sáu  căn  phóng  quang  động  địa  mà  mỗi  lỗ  chân  lông 

đều phóng quang động địa. 

Cũng trong một chân lông xuất hiện vô lượng vô biên chư Phật, 

rồi mỗi một vị Phật ấy lại phóng ra vô lượng vô biên hào quang. 

Quang và quang không chút xung đột, mà ngược lại, hòa hợp. Vì 

vậy  Phật-tử  chúng  ta  phải  hòa  hợp  như  ánh  quang  minh  vậy. 

152 

Giữa người với người, chớ sinh ra sự xung đột. Sự giao ánh có 

nghĩa là ánh sáng của bạn chiếu tới tôi, ánh sáng của tôi soi tới 

bạn; quang quang tương chiếu, hệt như sự tương thông của mỗi 

lỗ trên võng la tràng (lưới) ở trời Ðại Phạm Thiên Vương vậy.?nh 

sáng từ cái võng ấy, lớp nầy chiếu lên lớp nọ, trùng trùng vô tận. 

Ðó là Pháp-giới thứ nhất, Pháp-giới của Phật. 

(II) Pháp-giới của Bồ-tát 

Hữu tình giác ngộ, 

Khiêu xuất trần ai. 

Lục độ vạn hạnh, 

Thời khắc bồi tài. 

 Nghĩa là: 

Khi hữu tình giác ngộ, 

Hãy thoát khỏi bụi trần. 

Lục độ vạn hạnh, 

Lúc nào cũng dưỡng dũ. 

Hữu  tình  giác  ngộ:  Bồ-tát  là  tiếng  Phạn,  dịch  là  "giác  hữu  tình," 

giác ngộ tất cả hữu tình. Lại còn được hiểu rằng Bồ-tát là một vị 

hữu tình đã giác ngộ. Với hai cách giải thích này chúng ta đều có 

phần. Bởi vì mình là một hữu tình chúng sinh, do đó mình có thể 

làm  kẻ  giác  ngộ  trong  chúng  sinh.  Mình  lại  có  thể  dùng  đạo  lý 

giác  ngộ  để  thức  tỉnh  tất  cả  chúng  sinh.  Cũng  vậy,  Phật  ví  như 

người lớn, còn chúng ta ví như con nít. Mỗi ngày mình phải uống 

sữa,  phải  nghe  Pháp,  bởi  nghe  Pháp  khiến  mình  tăng  trưởng 

153 

thiện  căn,  đặc  biệt  làm  mình  khai  trí  huệ.  Do  đó  khi  có  cơ  hội 

nghe giảng Phật-pháp, cơ hội ấy giá trị hơn bất kỳ đồng tiền nào 

mình làm ra. Có được thời giờ để nghiên cứu Phật-pháp, chẳng 

phải là tuyệt hảo sao? 

Tôi hy vọng những người ở đây bớt đi du lịch. Vì sao? Bởi vì du 

lịch  lúc  này  rất  nguy  hiểm.  Quý-vị  xem:  cứ  mỗi  kỳ  hè  người  tử 

nạn nào phải chỉ có một, chắc hẳn nhiều lắm. Do đó,  nếu đi  du 

lịch thì biết đâu quý-vị có phần trong số cố nạn nhân? Ở Mỹ, ai 

cũng  ham  vui,  thích  đi  du  lịch.  Tín  đồ  Phật-giáo  mình  phải  cải 

thiện thói quen ấy. Ngày nghỉ hè, hãy dành thời gian nghiên cứu 

Phật-pháp, tụng Kinh, niệm Chú, lạy Phật là tốt hơn hết. 

Bồ-tát là một vị hữu tình đã giác ngộ. Trong tất cả bậcị giác ngộ, 

Ngài là vị hiểu thấu suốt. Trong tất cả vị hiểu thấu suốt, Ngài là vị 

tu  hành.  Trong  tất  cả  vị  tu  hành,  Ngài  là  người  tu  tập  rất  chân 

thật. 

Khiêu  xuất  trần  ai:  Nếu  quý-vị  không  thông  hiểu  thì  không  sao 

nhảy thoát ra khỏi bụi trần, bởi vì bụi trần quá dày đặc nên nhảy 

không ra nổi. Nếu quý-vị giác ngộ rồi, thì bụi trần sẽ mỏng lắm, 

nhảy là thoát ngay. Nhưng nhảy ra rồi thì làm gì? Phải chăng chỉ 

có ăn với nghỉ? Ðúng đó, quý-vị vẫn phải ăn uống, ngủ nghỉ, mặc 

áo;  song  không  phải  chỉ  có  thế.  Quý-vị  chẳng  sống  vì  làm  ba 

chuyện ấy.  Quý-vị sống là để tu Lục-độ-vạn-hạnh. Lục-độ tức là 

bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định và trí huệ. Có người 

nói:  "Tôi  biết  rồi,  bố  thí  tức  là  dạy  người  ta  bố  thí  cho  mình." 

Không phải đâu! Mình phải bố thí cho người. Ðừng nên ham tiền. 

Tiền là thứ dơ bẩn lắm. Nếu gần gũi nó lâu ngày, quý-vị sẽ dính 

phải bụi dơ của nó. Do đó, hễ không tham tiền, bạn sẽ thanh tịnh, 

nhảy vọt ra khỏi chốn bụi bặm. 

154 

Thời khắc tài bồi: Chẳng phải ngày nay tu, ngày mai nghỉ tu; năm 

nay  tu,  sang  năm  ngừng;  tháng  này  tu,  tháng  sau  nghỉ;  đời  này 

tu,  đời  sau  bỏ;  phút  này  tu,  phút  sau  ngủ.  Không  phải  như  vậy 

đâu! Trong mọi lúc, mọi thời, mọi đời, mọi kiếp, mình phải tu lục 

độ vạn hạnh. Nếu đuợc như vậy thì quý-vị là Bồ-tát rồi đó. 

Quý-vị tưởng rằng làm Bồ-tát dễ lắm sao? Chẳng dễ đâu! Chẳng 

những không dễ làm Bồ-tát, ngay cả làm Duyên Giác, Thanh Văn 

cũng  chẳng  dễ.  Làm  gì  dễ  dàng  nhất?  Làm  quỷ,  đọa  địa  ngục, 

thành thú vật là việc dễ dàng nhất. "Khó" tức là không dễ. Do vậy, 

Bồ-tát cần làm những việc khổ hạnh ai cũng cho là khó làm, nhẫn 

nhịn những việc khó nhẫn nhịn. Chẳng phải thấy khó rồi bỏ không 

làm. Quý-vị hãy dấn thân tiến bước, bởi vì kẻ tinh tấn tức là Bồ-

tát.  Chỉ  có  vậy.  Chẳng  có  gì  xảo  diệu  hơn  đâu.  Nếu  có  thể  làm 

việc không ai làm đặng, quý-vị mới là Bồ-tát. 

(III) Pháp-giới của Duyên Giác 

Duyên Giác Thánh Hiền, 

Cô phong độc miên. 

Xuân hoa thu tạ, 

Thập nhị liên hoàn. 

 Nghĩa là: 

Thánh Hiền đấng Duyên Giác, 

Chót đỉnh một mình ngủ. 

Hoa xuân, thu héo tàn, 

Vòng tròn, mười hai khoen. 

155 

Duyên Giác Thánh Hiền: Duyên Giác là bậc Thánh Hiền, lúc các 

Ngài ở thời Phật tại thế thì gọi là Duyên Giác; sau khi Phật nhập 

diệt, thì các Ngài được gọi là Ðộc Giác, bởi vì các Ngài tự mình 

giác ngộ. Các Ngài thích "cô phong độc miên," ngủ một mình trên 

đỉnh  chót  vót.  Xuân  hoa  thu  tạ:  Khi  các  Ngài  ngắm  nhìn  cảnh 

"xuân đến, trăm hoa nở; thu về, lá vàng rơi." Ngài giác ngộ rằng 

mọi sự, mọi việc trên đời đều tự nhiên có sinh có diệt. Thập nhị 

liên  hoàn:  Do  đó  các  Ngài  quan  sát  mười  hai  nhân  duyên  (hổ 

tương tiếp nối sinh diệt giống như mười hai móc khoen của dây 

xích.) Mười hai nhân duyên đó như sau:  

1. Vô Minh: Các Ngài quán sát xem vô minh từ đâu ra? Vì sao có 

vô minh? 

2. Hành: Khi có vô minh thì có hành động, tức là có sự biểu hiện, 

hiện bày. Khi có chỗ hiển bày thì có thức. 

3.  Thức:  Thức  nghĩa  là  sự  phân  biệt.  Hành  tức  là  pháp  hữu  vi. 

Khi  có  pháp  hữu  vi,  tâm  phân  biệt  liền  sinh  khởi.  Có  tâm  phân 

biệt thì có chuyện rắc rối rồi đấy! 

4. Danh sắc: Cái rắc rối ấy chính là danh sắc. Danh (hay tên) thì 

có rắc rối của danh. Sắc (hình hài) thì có rắc rối của sắc. Có danh 

sắc  là  có  rắc  rối;  có  rắc  rối  chính  vì  có  danh  sắc.  Không  nói  thì 

chẳng sao, càng nói về nó thì càng rắc rối. Giảng về nó là kéo ra 

rắc rối. Khi tôi chưa giảng, quý-vị vốn không biết, nên không có gì 

rắc  rối.  Một  khi  tôi  giảng  ra, quý-vị  không  hiểu,  thì  có  sự  rắc  rối 

của việc không hiểu. Vì có sự rắc rối do không hiểu biết, nên quý-

vị muốn hiểu. Có ý muốn hiểu biết nên sinh ra lục nhập (sáu căn). 

5. Lục Nhập: Sáu căn sinh ra là vì muốn hiểu biết. Do đó nên gọi 

là tai, mắt, mũi, lưỡi, thân và ý tưởng. Vì sao sinh khởi lục nhập? 

156 

Vì muốn hiểu biết. Có ai ngờ rằng càng hiểu biết thì ta càng mê 

muội, càng mê muội thì càng không hiểu biết. Ðó là sáu căn. 

6. Xúc: Xúc nghĩa là xúc chạm, tiếp xúc. Khi không hiểu biết thì ta 

cứ chạy xúc chạm đủ phía: nào đông, tây, nam, bắc, trên, dưới. 

Giống như con ruồi cứ bay đâm chạm vào tường hoài. Vì sao ta 

cần xúc chạm? Vì ta muốn hiểu biết. 

7. Thọ: Sau khi tiếp xúc, thì ta có cảm giác, đó là thọ. Khi không 

đụng  phải  việc  khó  khăn,  cảm  giác  rất  thoải  mái.  Một  khi  đụng 

việc  khó,  mới  thấy  khó  chịu.  Khi  không  ai  chê  mình  xấu,  mình 

thấy sung sướng lắm. Tới lúc bị chê, mới thấy không vui. Ðó tức 

là thọ, hay cảm giác. 

8. Ái: Khi có cảm giác thì yêu thích, chấp trước sinh ra. Tại sao 

người ta có cảm giác bất an? Bởi vì có ái. Có ái, có yêu thích thì 

có  ghét  bỏ,  không  thích.  Ðối  với  thuận  cảnh  thì  sinh  lòng  yêu 

thích; với nghịch cảnh thì ghét bỏ. Vì sao mình vui? Vì sao mình 

không vui? Tất cả đều vì có ái và ố. ố nghĩa là không yêu thích, 

ghét bỏ. Vì vậy càng ngày sự việc càng rắc rối. 

9. Thủ: Ðối với cái gì mình yêu thích, thì sinh tâm muốn nắm giữ 

nó, tức là thủ. Thủ là gì? Là chấp trước, muốn chiếm hữu, nắm 

giữ. Bởi vì có ái nên mới có lòng muốn chiếm đoạt. 

10.  Hữu:  Khi  đã  chiếm  hữu  rồi,  dục  vọng  liền  thỏa  mãn.  Vì  sao 

mình  muốn  thỏa  mãn  dục  vọng?  Vì  muốn  có  nó.  Do  đó  mới  có 

"hữu" tức là "có." 

11. Sinh: Vì có cái "hữu" nghĩa là "có, hiện hữu," nên cứ muốn nó 

thuộc về mình. Khi đã thuộc về mình, thì liền có "sinh." 

12. Lão tử: Hễ có sinh ra thì có già, chết. 

157 

Ðó là mười hai nhân duyên, là Pháp bậc Duyên Giác tu hành. 

(IV) Pháp-giới của Thanh Văn 

Thanh Văn chúng Tăng 

Bất luận nam nữ 

Tứ đế quán hành 

ẩn thật, thị quyền. 

Thanh  Văn  chúng  tăng:  Pháp-giới  của  Thanh  Văn  gồm  có  các 

bậc  sơ  quả,  nhị  quả,  tam  quả,  tứ  quả  Thanh  Văn.  Trong  đó  lại 

chia thành: sơ quả hướng (chưa chính thức chứng đắc sơ quả), 

sơ quả, nhị quả hướng, nhị quả, tam quả hướng, tam quả, tứ quả 

hướng, tứ quả. Hướng có nghĩa là hồi tiểu hướng đại (bỏ cái nhỏ 

hướng về cái lớn). 

Hàng Thanh Văn còn được gọi là A-la-hán hay La Hán. Các Ngài 

có thần thông có thể phi hành biến hóa. Các vị chứng quả, không 

bao  giờ  tùy  tiện  thố  lộ  rằng:  "Ta  đã  chứng  quả,  ta  là  bậc  A-la-

hán."  Ðó  là  việc  không  được  làm.  Khi  bậc  Thánh  chứng  quả, 

chân  họ  đi  dép  chẳng  chạm  đất.  Bạn  thấy  họ  dường  như  đi  bộ 

trên mặt đất, nhưng thật ra họ bước trong hư không, dép không 

hề chạm đất. Thậm chí khi đạp trên bùn nhơ, dép họ sạch sẽ vô 

cùng.  Ví  như  Hòa-thượng  Pháp  Thuận,  khi  Ngài  dẫm  chân  lên 

bùn lầy lội, giày  dép Ngài chẳng  lấm tí bùn nào.  Ðó là dấu hiệu 

của kẻ chứng thánh quả. 

Bậc sơ quả A-la-hán thì phải cắt đứt những mê muội của cái thấy 

(kiến hoặc). Bậc nhị quả thì cần đoạn những mê hoặc của tâm tư 

(tư hoặc). Bậc  tam  quả  thì  phải  đoạn  những  mê  muội  vi  tế  như 

158 

cát bụi (trần sa hoặc). Bậc tứ quả cũng phải đoạn trần sa hoặc và 

vô minh. Hoặc đoạn trừ một chút vô minh quét sạch hoàn toàn thì 

quý-vị sẽ thành Phật. Do đó các vị Bồ-tát và Duyên Giác vẫn còn 

một phần vô minh rất vi tế gọi là sinh tướng vô minh (vô minh ở 

trạng  thái  nẩy  sinh)  chưa  đoạn  trừ,  do  đó  các  Ngài  chưa  thành 

Phật  được.  Bậc  tứ  quả  Thanh  Văn  tu  hành  pháp  môn  gì?  Các 

Ngài tu Tứ Diệu Ðế: Khổ, Tập, Diệt, Ðạo. 

Lúc ban sơ, Ðức Phật Thích Ca tới vườn Lộc Uyển để độ năm vị 

Tỳ-kheo.  Năm  vị  này  đều  là  bà  con  của  Ngài.  Họ  theo  Ngài  tu 

đạo, song không chịu đựng nổi khổ nhọc. Lúc Ðức Phật Thích Ca 

ở  núi  Tuyết  Sơn,  mỗi  ngày  Ngài  ăn  một  hột  mè,  một  hạt  mạch, 

ốm  gầy  như  cây  sậy.  Ba  vị  đồng  tu  với  Ngài,  vì  chịu  không  nổi 

khổ  nên  bỏ  đi,  chỉ  còn  lại  hai  vị.  Về  sau,  vào  ngày  tám  tháng 

chạp, có vị thiên nữ đem sữa lại dâng Ðức Phật Thích Ca; Ngài 

liền tiếp nhận, uống sữa ấy khiến hai vị kia cũng bỏ Ngài đi. Họ 

nói rằng: "Tu hành cần phải tu khổ hạnh. Bây giờ Ngài uống sữa, 

chẳng còn khả năng tu hành nữa. Ngài chẳng chịu đựng khổ sở 

được  nữa  rồi."  Do  đó  họ  bỏ  đi.  Thế  là  cả  năm  vị  đều  bỏ  đi,  tới 

vườn Lộc Uyển. 

Ðức Phật Thích Ca sau khi giác ngộ thành Phật, Ngài thuyết Kinh 

Hoa Nghiêm trước hết, song chẳng người nào nghe đặng. Vì thế 

Ngài phải ẩn thật thị quyền (dấu cái chân thật, thị hiện cái quyền 

biến),  mới  thuyết  Kinh  A  Hàm.  Song  nói  Kinh  này  với  ai  đây? 

Phật quan sát rằng: "A! Thì là năm vị đồng tu với ta khi trước chớ 

ai! Ta phải độ họ trước tiên." 

Ðó  là  vì  trong  quá  khứ  xa  xưa  Phật  có  phát  nguyện:  "Nếu  ta 

thành Phật, trước hết ta sẽ độ cho tất cả kẻ hủy báng ta, sát hại 

159 

ta,  đối  với  ta  không  tốt."  Ai  là  kẻ  cư  xử  không  tốt  với  Ngài  xưa 

kia? Thì chính là vua Ca-Lợi mà Kinh Kim Cang đề cập tới. 

Khi  Ðức  Phật  Thích  Ca  ở  nơi  nhân  địa  tu  hành,  làm  một  vị  tiên 

nhân nhẫn nhục thì có Ca Lợi Vương lại cắt xén thân thể Ngài. Vì 

sao y cắt xén thân Ngài? 

Bởi  vì  Ngài  ở  núi  tu  đạo,  thân  Ngài  bụi  bặm  đóng  dầy.  Ngài  lại 

không  xuống  núi,  cứ  ở  mãi  trên  ấy  dụng  công  tu  trì  khổ  hạnh. 

Bữa nọ, Ca Lợi Vương đem theo các cô cung tần mỹ nữ săn bắn 

ở  chốn  núi  sâu  ấy.  Các  cô  vốn  ham  vui  nên  không  theo  vua  đi 

săn mà lại leo núi chơi. Vua Ca Lợi đi săn về, tìm các cô thì chợt 

thấy các cô đang tụm lại một chỗ nói chuyện với một nhân vật kỳ 

quái. Có cô thì rờ tay, có cô sờ chân vị ấy, coi bộ chẳng giữ phép 

tắc  gì  cả.  A  ha!  Vua  sinh  lòng  ghen  tuông,  mới  bước  tới  nghe 

xem vị kia nói gì? Thì chỉ nghe vị ấy nói toàn là  việc tu hành, tu 

đạo!  Vua  nổi  giận,  mắng:  "Nhà  ngươi  không  được  lừa  bịp  các 

cung nữ của ta! Ngươi tu hành cái đạo gì hả?" Vị tiên nhân đáp: 

"Tôi  tu  nhẫn  nhục." "Thế  nào  là  nhẫn  nhục?"  "Thì  tức  là  ai  chửi 

rủa tôi, ai đánh đập tôi, tôi không sinh lòng sân hận." "Ngươi có 

thể nhẫn nhục sao? Thật hả? Hay là giả?" "Ðương nhiên là thật 

rồi!" "Ðược, ta sẽ thử nhà ngươi xem!" Nói rồi vua Ca Lợi liền tuốt 

kiếm xông tới, chém cụt cánh tay của vị tiên nhân. Vua nói: "Ta 

đã chém đứt cánh tay của ngươi, ngươi có nóng giận chăng?" Vị 

tiên nhân đáp: "Tôi chẳng sân hận đâu." 

"A! Tốt lắm! Ngươi chẳng sân hận, đúng là có chút bản lĩnh. Song 

ngươi chỉ nói dối, lòng ngươi hẳn giận dữ lắm, mà miệng thì cứ 

chối không nổi nóng để lừa ta! Ta là kẻ sáng suốt lắm, đời nào để 

ngươi lừa. Ðược. Ngươi nói ngươi có thể nhẫn nhục, không nổi 

giận, vậy thì cánh tay kia, ta cắt cụt luôn! Nói xong, vua chém nốt 

160 

cánh tay kia, và hỏi rằng: "Ngươi có sân hận hay không hả?" Vị 

tiên nhân đáp rằng: "Tôi vẫn không sân hận đâu." Lúc ấy vua Ca 

Lợi lại cầm kiếm chém nốt hai chân Ngài, xong lại hỏi: "Ngươi có 

giận hay chăng?" Vị tiên nhân vẫn trả lời: "Tôi vẫn không giận dữ 

đâu. Làm sao chứng minh cho lời tôi đây? Nếu quả thật tôi giận 

dữ Ngài, chân tay tôi không phục hồi đặng. Nếu tôi chẳng hề có 

chút  lòng  sân  giận,  chân  tay  tôi  sẽ  mọc  ra  như  cũ.  Ðó  là  bằng 

chứng tôi không có lòng giận dữ." Khi vị tiên nhân, tức tiền thân 

Ðức  Phật  Thích  Ca,  thốt  ra  lời  ấy  rồi,  chân  tay  Ngài  quả  nhiên 

mọc ra như cũ. 

Bấy giờ thiên long bát bộ, hộ Pháp thiện thần, khi thấy vua Ca Lợi 

tàn ác dám cắt tứ chi của kẻ tu hành như vậy thì họ liền hiển oai 

thần, giáng mưa đá xuống người vua Ca Lợi. Lúc ấy vua biết sự 

lợi  hại,  thấy  được  thần  thông  biến  hóa  của  vị  tiên,  nên  vua  liền 

chạy đến quỳ trước mặt vị tiên nhân, xin sám hối. Vị tiên ấy mới 

phát nguyện rằng: "Nếu ta không thành Phật thì chẳng có gì đáng 

nói. Nếu ngày nào đó ta thành Phật, ta sẽ độ cho ông thành Phật 

trước  hết.  Nếu  ông  không  khai  ngộ,  không  thành  Phật,  ta  cũng 

chẳng thành Phật." Vì vậy sau khi Phật thành Phật rồi, Ngài liền 

đến  vườn  Lộc  Uyển  độ  ông  Kiều  Trần  Như  trước  tiên.  Vị  tiên 

nhân  chính  là  Ðức  Phật  Thích  Ca,  mà  Kiều  Trần  Như  chính  là 

vua Ca Lợi. 

Khi nghe đến công án trên, mình phải biết rằng: ai đối với mình 

không  tốt,  mình  phải  phát  nguyện  khi  thành  Phật  mình  độ  họ 

ngay. Chẳng nên nói: "Mày cư xử tệ hại với tao quá. Chờ tới lúc 

thành Phật, tao sẽ làm mày rớt xuống địa ngục cho coi!" Chẳng 

nên có nguyện vọng như thế. 

161 

Khi  đến  vườn  Lộc  Uyển,  Ngài  ba  lần  giảng  Pháp  Tứ  Ðế  (gọi  là 

tam chuyển Tứ Ðế Pháp Luân) cho năm vị tỳ kheo: 

Lần đầu chuyển Pháp Tứ Ðế là: 

Ðây là Khổ. Tánh của khổ là bức bách. 

Ðây là Tập (nguyên nhân của khổ). Tánh của tập là chiêu cảm. 

Ðây là Diệt (chấm dứt đau khổ). Sự dứt khổ có thể chứng đắc. 

Ðây là Ðạo  (con đường dứt khổ). Con đường dứt khổ có thể tu 

tập đặng. 

Lần thứ hai chuyển Pháp Tứ Ðế là: 

Ðây là khổ, con phải biết. 

Ðây là nguyên nhân của khổ, con phải đoạn trừ. 

Ðây là sự hết khổ, con phải chứng đắc. 

Ðây là con đường hết khổ, con phải tu tập. 

Lần thứ ba chuyển Pháp Tứ Ðế là: 

Ðây là khổ, ta đã biết, không cần biết thêm nữa. 

Ðây  là  nguyên  nhân  của  khổ,  ta  đã  đoạn  hết,  không  cần  đoạn 

thêm nữa. 

Ðây là sự hết khổ, ta đã dứt sạch, không cần dứt thêm gì nữa. 

Ðây  là  con  đường  hết  khổ,  ta  đã  tu  thành,  không  cần  tu  thêm 

nữa. 

Khi  Phật  ba  lần  quay  bánh  xe  Pháp  Tứ  Ðế  rồi,  Ngài  dạy  rằng: 

"Này Kiều Trần Như, hiện giờ ông đang bị khách-trần quấy nhiễu, 

162 

khiến ông chẳng đặng giải thoát." Khi Kiều Trần Như nghe tới hai 

chữ  khách-trần  thì  Ngài  liền  khai  ngộ.  Sao  gọi  là  khách?  Tức 

không  phải  ông  chủ.  Sao  gọi  là  trần?  Trần  hay  bụi  bặm  là  thứ 

không sạch sẽ. Tự tánh của ta vốn là ông chủ, tự tánh của ta vốn 

thanh  tịnh.  Do  đó  Ngài  khai  ngộ  nó,  được  Phật  đặt  tên  là  "Giải 

Bổn Tế," nghĩa là thông đạt lý giải chân lý sẵn có xưa nay. 

Thanh Văn tăng chúng "Bất luận nam nữ;" Người nữ cũng có thể 

chứng quả, người nam cũng chứng được quả. Hễ chứng quả tức 

thành  Thanh  Văn,  A-la-hán.  Ví  như  mẹ  của  Ngài  Cưu  Ma  La 

Thập đã chứng đặng tam quả A-la-hán. 

Tứ Ðế Quán Hành: Quán Hành nghĩa là quán sát tu hành. Quán 

sát  tu  hành  gì?  Tức  là  Tứ  Ðế:  Khổ  tập  diệt  đạo.  Phải  biết  khổ, 

đoạn  trừ  tập  nhân,  hướng  về  diệt,  tu  hành  đạo  Pháp.  Ðó  là  tu 

Pháp môn Tứ Ðế. 

ẩn thật thị quyền: Các bậc Thanh Văn này, có Ngài vốn là bậc đại 

Bồ-tát quyền biến hiện ra thành Thanh Văn. Do đó mới gọi là "ẩn 

thật," nghĩa là dấu đi công đức thật có của các Ngài. "Thị quyền;" 

thị nghĩa là chỉ thị, cho thấy; quyền nghĩa là quyền xảo, phương 

tiện. Quý-vị chớ cho họ là Thanh Văn, là tiểu thừa rồi xem thường 

họ. Ðừng nên làm thế. Không phải ai trong các Ngài Thanh Văn 

đều là Bồ-tát, song nhất định rằng trong các vị ấy có vị là đại thừa 

Bồ-tát.  Ngài  hiện  thành  kẻ  tiểu  thừa  để  tiếp  dẫn  kẻ  căn  cơ  tiểu 

thừa, khiến họ bỏ tâm nhỏ hẹp, phát tâm rộng lớn. Do đó gọi là 

ẩn thật thị quyền. 

(V) Pháp-giới của Chư Thiên 

Lục dục Phạm thiên 

163 

Ngũ giới thập thiện 

Chủng hữu lậu nhân 

Luân hồi nan đoạn. 

Nghĩa là: 

Trời lục dục và Phạm thiên 

Do tu Ngũ giới, thập thiện. 

Ðều là trồng nhân hữu lậu 

Nên khó cắt đoạn luân hồi. 

Lục Dục Phạm Thiên: Lục Dục Thiên còn gọi là Dục Giới Thiên. 

Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên và Vô Sắc Giới Thiên hợp lại gọi 

là  Tam  Giới.  Chúng  ta  hiện  tại  đang  ở  trong  phạm  vi  của  Tứ 

Thiên Vương Thiên, là một trong sáu cõi trời ở Dục-giới. Bầu trời 

mà  mình  nhìn  thấy  đây  chính  là  trời  Tứ-vương,  do  bốn  vị  thiên 

vương cai quản. Trời này nằm ở lưng chừng núi Tu Di. 

Người  Trung  Hoa  thuở  xưa,  không  biết  Phật  là  ai,  chỉ  biết  có 

thượng đế. Do đó khi vua Thang đời nhà Thương, dùng bò đen 

để  tế  trời,  Ngài  nói  rằng:  "Tôi,  tiểu  tử  tên  Lữ,  dám  xin  dùng  bò 

đen này, dám xin bạch với đấng Hoàng Hoàng Hậu Ðế.... Nếu tôi 

có tội, tội ấy chẳng phải của vạn dân. Nếu vạn dân làm tội, tội ấy 

thuộc  về  tôi."  Ngài  nói  rằng:  "Tôi  tiểu  tử  tên  Lữ."  Vua  Thang  có 

tên là Lữ, ngài tự xưng là tiểu tử, là Ngài lễ phép khiêm nhường 

cho  mình  là  một  đứa  trẻ  vô  dụng,  "Dám  xin  dùng  bò  đen  này." 

Tức là dám dâng đến thứ bò sắc đen huyền. "Dám xin bạch với 

Hoàng Hoàng Hậu Ðế." Tức là tôi xin chí thành  khẩn thiết, bẩm 

trình với thượng đế. Rằng: "Nếu tôi có tội, tội ấy chẳng phải của 

164 

vạn dân." Tội của tôi xin đừng đổ lên đầu người dân. Vạn dân tức 

là  bách  tánh,  dân  chúng.  "Vạn  dân  làm  tội,  tội  ấy  thuộc  về  tôi." 

Tức  rằng  nếu  người  dân  có  tội,  xin  đừng  trách  họ,  bởi  vì  do  tôi 

không dạy dỗ họ đàng hoàng, do đó tội của họ, tôi cần phải gánh 

chịu. 

Các  vị  thánh  nhân  xưa  kia  chỉ  tự  trách  mình,  phạt  mình;  không 

như người đời nay: rõ ràng biết mình có tội lỗi; thế mà cứ nói: "ồ, 

chuyện ấy đâu dính gì tôi; anh ta làm đấy mà!" "Ðó là lỗi lầm của 

hắn! Tại sao lại trách tôi?" "Ông trời thật bất công. Tại sao y giàu 

đến thế, mà tôi thì nghèo xơ? Tại sao hắn sang thế mà tôi thì quá 

thấp hèn?" Cứ oán trời trách người. Chuyện gì cũng chẳng bao 

giờ nhận rằng mình sai lầm, cứ chuyên đi kiếm lỗi kẻ khác. Thánh 

nhân xưa kia ai cũng luôn thừa nhận lỗi lầm của mình cả. 

Tầng trời thứ hai là Ðế Thích Thiên. Trời này ở giữa, phía đông 

có tám trời, phía tây có tám trời, bắc có tám trời, nam có tám trời. 

Tổng cộng là ba mươi hai trời. Ðó là tầng trời thứ hai ở cõi Dục-

giới. 

Tầng trời thứ ba là Dạ Ma Thiên. Trong tầng trời này, chư thiên 

vô  cùng  sung  sướng.  Cả  ngày  họ  cứ  ca  hát.  Họ  hát  gì?  Thì  là 

"Tôi sung sướng lắm lắm!" Ngày đêm sáu thời họ đều vui sướng, 

do đó Dạ-Ma dịch là thời phần, vì rằng mỗi thời khắc họ đều vô 

cùng sung sướng. 

Tầng trời thứ tư là Ðâu Suất Thiên. Ðâu Suất dịch là Hỷ Túc, vì 

lúc nào họ cũng hoan hỉ, lúc nào cũng đầy đủ mãn túc. Bởi vì họ 

biết tri túc nên lúc nào cũng an lạc. Từ sáng đến tối họ không bao 

giờ ưu lự, sầu muộn, hay có phiền não bực dọc gì cả. Trời ấy còn 

165 

gọi  là  "Tai  Túc  Thiên"  bởi  vì  họ  biết  tri  túc  và  thường  vui  vẻ, 

không phiền não ưu tư. 

Tầng trời thứ năm là Hóa Lạc Thiên. Các vị trời này đắc khoái lạc 

nhờ có năng lực biến hóa. Nghĩ tới áo quần thì áo quần hiện ra; 

nghĩ tới ăn uống thì thực phẩm tới liền. Vì họ biến hóa rất tự tại 

nên vô cùng sung sướng an lạc. 

Tầng thứ sáu là Tha Hóa Tự Tại Thiên. Tha Hóa có nghĩa là các 

vị trời trên ấy vốn không có sự sung sướng an lạc, song các Ngài 

có năng lực tước lấy sự an lạc của các trời khác đem làm an lạc 

của chính mình. Vì sao họ lại chiếm sự an lạc của kẻ khác để làm 

của mình? Bởi vì họ không theo đạo lý; hệt như bọn giặc cướp, 

đoạt tiền của và tài sản của kẻ khác để tự mình dùng, bất kể sự 

sống chết của kẻ khác. 

Ở tầng trời này có rất nhiều thiên ma và quyến thuộc của chúng. 

"Lục Dục Phạm Thiên" phía trên đã nói về Lục Dục Thiên. Phạm 

Thiên  tức  là  trời  Ðại  Phạm  Thiên,  Phạm  Chúng  Thiên  và  Phạm 

Phụ  Thiên.  Các  vị  trời  ấy  do  tu  "Ngũ  Giới  Thập  Thiện"  nên  đắc 

phước báu ở tầng trời này. Song đây là những thiện căn hữu lậu 

(hữu  lậu  nghĩa  là  có  phiền  não)  nên  nói  rằng:  "Chủng  hữu  lậu 

nhân,  luân  hồi  nan  đoạn."  Hễ  trồng  nhân  hữu  lậu  thì  khó  đoạn 

luân  hồi.  Phải  tu  hành  cái  nhân  xuất  thế  thì  mới  thoát  khỏi  luân 

hồi. 

(VI) Pháp-giới của A Tu La 

Tu-la tánh bạo, 

Hữu phước vô quyền, 

166 

Háo dũng đấu lang, 

Phù trầm nghiệp khiên. 

Nghĩa là: 

Tu-la tánh hung bạo. 

Có phước, song không quyền. 

Rất thích đánh đấu nhau. 

Chìm nổi theo nghiệp dắt. 

A-tu-la là tiếng Phạn dịch là vô đoan chính. Vô đoan chính nghĩa 

là  xấu  xí.  Nam  A-tu-la  tướng  mạo  vô  cùng  xấu  xí,  ưa  thích  đấu 

tranh với  kẻ  khác.  Nữ  A-tu-la  tướng mạo  hết  sức  xinh  đẹp,  yêu 

thích  đấu  tranh  bằng  tình  cảm,  tức  là  dùng  tánh  đố  kỵ  ghen 

tuông, chướng ngại, vô minh, phiền não. 

Tuy  chúng  sinh  này  làm  thành  một  Pháp-giới,  song  bất  luận  ở 

đâu  trong  lục  đạo,  hễ  có  chúng  sinh  nào  thích  đấu  tranh,  nóng 

nảy dữ tợn vô cùng, chỉ thích chỉ huy kẻ khác chớ không chịu bị 

kẻ khác chỉ huy; chỉ thích cai quản kẻ khác mà không thích bị ai 

cai quản, thì đó đều là biểu hiện của A-tu-la. A-tu-la ở trong loài 

người  thì  phân  ra  loại  ác  loại  thiện.  Thiện  A-tu-la  chính  là  quân 

đội,  binh  tướng  trong  quốc  gia.?c  A-tu-la  tức  là  thứ  giặc  cướp, 

trộm cắp, kẻ thích đánh, thích giết người khác. 

A-tu-la ở trên cõi trời thì ưa thích đánh nhau với thiên binh, thiên 

tướng.  Suốt  ngày  chúng  chỉ  nghĩ  cách  đánh  trời  Ðế  Thích  để 

cướp bảo tòa, đoạt ngôi để lên làm Ðế Thích. Song le, tuy đánh 

nhau  hoài  nhưng  bọn  chúng  luôn  thua  trận.  Vì  sao?  Bởi  vì  tuy 

bọn  họ  ở trên trời  hưởng phước  song  không  có quyền  hành  gì. 

167 

Do  đó  tuy  đánh  với  thiên  binh,  thiên  tướng  mà  rốt  cuộc  vẫn  cứ 

thất bại. 

Trong  hàng  súc  sinh  cũng  có  A-tu-la.  Chúng  thích  chèn  ép  kẻ 

đồng loại hay những súc sinh khác, thí dụ như sài lang, cọp, sư 

tử... là những thứ thích ăn thịt súc sinh khác vì chúng có tánh tình 

A-tu-la. Rắn hay chim ưng cũng là thứ A-tu-la. 

A-tu-la trong loài quỷ thì thích ăn hiếp loại quỷ khác. Quỷ cũng có 

loại thiện loại ác. Bọn ác quỷ thì không đếm xỉa tới phải trái gì cả. 

Xưa nay quỷ không bao giờ biết phải trái, nhưng bọn ác quỷ càng 

không biết đến phải trái hơn cả. 

Tu-la tánh bạo: Tánh tình của A-tu-la rất tàn bạo. Hữu phước vô 

quyền:  Chúng  có  phước  của  chư  thiên,  song  không  có  quyền 

hành  như  chư  thiên.  Do  đó  chúng  muốn  tranh  đoạt  quyền  lợi, 

song không thể tranh thắng đặng. 

Các bạn hãy nhìn thế giới hiện nay: Một thế giới của A-tu-la. Ðâu 

đâu cũng toàn nói chuyện đấu tranh, đấu tranh. Ðấu tranh vì thứ 

này, tranh đấu vì thứ kia. Bạn đánh tôi ngã, tôi đẩy bạn rớt. 

Phù trầm nghiệp khiên: Tùy theo nghiệp lực dẫn dắt đi theo nẻo 

nào  thì  chúng  đi  theo  nẻo  đó.  Do  đó,  người  tu  hành  phải  tránh 

đấu  tranh,  tranh  chấp  với  kẻ  khác.  Chớ  nên  háo  thắng,  thích 

tranh chấp. Chớ nên có tánh tình hung bạo dữ tợn. Vậy thì mình 

thoát ra bọn A-tu-la đấy. 

Nói tóm lại, A-tu-la không hề nói tới chuyện phải trái. Bất luận với 

ai, chúng cũng thường nổi nóng. Nói cho rõ, thì trong chín Pháp-

giới  của  chúng  sinh,  thì  A-tu-la  có  mặt  trong  năm  Pháp-giới  rồi. 

Trong loại súc sinh, thì loài chim hay thú cũng có A-tu-la. Cá sấu 

168 

là một loại A-tu-la ở trong nước. Loài ngựa cũng có A-tu-la: thứ 

này mà ở trong bầy ngựa thì chúng quấy nhiễu lắm, do đó gọi là 

"Hại quần chi mã," con ngựa phá bầy. Loài bò cũng có A-tu-la đó; 

bò này tức là tánh A-tu-la. Còn chó thì đúng là bọn A-tu-la. Do đó 

người nuôi chó, thường gần gũi với chó thì có thể tiêm nhiễm tính 

A-tu-la đó. Do đó hãy cẩn thận. Chớ nên chạy theo bọn A-tu-la! 

(VII) Pháp-giới của Loài Người 

Nhân đạo hòa hợp, 

Công tội tương gian. 

Ðức thăng nghiệt giáng, 

Khải hữu tha yên! 

Nghĩa là: 

Hòa hợp là đạo người, 

Công và tội xen lẫn 

Ðức thì thăng, nghiệt đọa 

Nào do ai khác làm! 

Cõi người có kẻ thiện kẻ ác. Bản tánh của con người thì vốn ôn 

hòa, có thể hòa hợp với kẻ khác, do đó tôi nói là nhân đạo hòa 

hợp.  Công  tội  tương  gian:  nghĩa  là  con  người  không  phải  hoàn 

toàn thiện hay hoàn toàn ác. Nếu hoàn toàn tốt thì hẳn y đã lên 

cõi trời rồi, còn nếu hoàn toàn ác thì chắc chắn y đã làm súc sinh, 

ngạ quỷ hay đọa địa ngục rồi. Do đó, con người cứ làm một chút 

công, lại phạm một chút tội. Ðôi khi công nhiều, tội ít; hoặc là tội 

nhiều,  công  ít.  Khi  công  nhiều  tội  ít  thì  mình  sinh  ra tại  gia  đình 

169 

phú  quý  giàu  sang.  Nếu  công  ít,  tội  nhiều  thì  mình  sinh  vào  gia 

đình bần cùng khốn khổ. Giữa hai thái cực này (công và tội) có 

ngàn vạn sự sai thù, tùy thuộc vào mức độ nhiều ít của ác nghiệp 

do  mình  tạo  ra.  Con  người  không  âm  cũng  không  dương.  Vì 

thuần  âm  thì  con  người  sẽ  biến  thành  quỷ,  mà  thuần  dương thì 

con người sẽ thăng thiên hết, không còn gì là loài người nữa! 

Ðức thăng nghiệt giáng: Nếu làm chuyện thiện, hay công đức thì 

bạn sẽ thăng lên. Nếu tạo tội nghiệt thì bạn đọa lạc. Khải hữu tha 

yên: không ai có thể bắt bạn đọa địa ngục, hay làm ngạ quỷ, hay 

biến thành súc sinh được. Tất cả đều do bạn tự mình tạo. Rằng: 

"Mình làm, mình chịu." Tự mình làm ra thì tự mình phải lãnh hậu 

quả. Ðó là cõi người. 

(VIII) Pháp-giới Loài Súc Sinh 

Súc sinh háo tham, 

Ða nhi vô yểm, 

Tương hắc tác bạch 

Thị phi mạc biện. 

Nghĩa là: 

Súc sinh tham lam, 

Nhiều mà chẳng ngán. 

Lấy đen làm trắng 

Không rõ đúng sai. 

Bảy Pháp-giới nói trên đều là Pháp-giới tốt, bạn có thể thử nó, tới 

đó mà đóng kịch. Chỉ có ba Pháp-giới còn lại thì bạn không thể 

170 

thử cho biết đặng. Bởi vì hễ bạn đọa vào ba đường này thì e khó 

thoát  ra  được.  Cho  nên:  "Nhất  thất  nhân  thân,  vạn  kiếp  nan 

phục."  (Thân  người  mất  đi,  vạn  kiếp  khó  khôi  phục).  Do  đó  rất 

nguy hiểm. 

Trong cõi súc sinh hiện giờ, không phải chỉ có một loại mà thôi. 

Súc sinh có trăm ngàn vạn ức thứ khác nhau. Chỉ nói tới loài biết 

bay, cũng đã có tới trăm ngàn vạn chủng loại. Loài biết chạy cũng 

không ít, nào là thứ nhỏ như chuột, lớn như voi, hay các động vật 

lớn như hưu, gấu, ngựa, dê... những thứ ở trên mặt đất có đến 

trăm  ngàn  loài.  Những  loài  dưới  nước,  nào  là  hải  cẩu,  hải  mã, 

v.v...  cũng  cả  trăm  ngàn  thứ.  Dù  là  vật  lý  gia,  hóa  học  gia,  sinh 

vật học gia, động vật học gia, nào tiến sĩ hay là chuyên gia cũng 

không thể nào biết hết được những thứ chủng loại ấy. 

Những thứ súc sinh ấy từ đâu tới? Chỉ từ "tham" mà ra. "Súc sinh 

háo tham": bất luận là cái gì, chúng ham nhiều, ít là không được. 

Bởi vì chúng "đa nhi vô yểm," có nhiều mà không biết nhàm chán. 

Cho nên cái đen, chúng không nhận biết rằng nó đen. Chúng cho 

là:  "A!  Cái  này  màu  trắng!"  Do  đó:  "Tương  hắc  tác  bạch." Nhận 

cái đen là cái trắng; cái xấu thì cho rằng tốt. Ðó chính là biểu thị 

chúng chẳng có lý trí gì cả. Nên bất kỳ thứ gì chúng cũng tham 

nhiều,  thậm  chí  tham  cả  thứ  dơ  bẩn  như  phân  chó  nữa.  Chúng 

càng ăn thứ ấy thì càng thấy ngon, thấy thơm. "Thị phi mạc biện" 

nghĩa là chúng không biết cái gì phải, cái gì trái; không biện biệt 

đúng sai, không rõ ràng mọi sự vì không có lý trí nữa. Khi có lòng 

tham  thì  chúng  trở  nên  mê  muội.  Thế  là  bị  vô  minh  trùm  phủ, 

không biết gì cả. 

Vì thế con người như chúng ta nếu có lòng tham lam thì rất nguy 

hiểm; tham nhiều thì dễ dẫn tới chỗ biến thành súc sinh. Bạn ơi! 

171 

Người  xuất  gia  nào  không  y  chiếu  theo  giới  luật  của  Phật  để  tu 

hành thì sẽ đọa lạc mau một chút. Do đó người xưa có câu: "Ðịa 

ngục môn tiền tăng đạo đa" (nghĩa là nơi cửa địa ngục, thầy tu và 

đạo sĩ nhiều lắm). Họ đứng chờ ở cửa địa ngục. Những vị đạo sĩ 

hay các vị thầy tu nghĩ rằng địa ngục là chỗ vui lắm, nhưng khi tới 

đó mới biết rằng nơi ấy chẳng vui tí gì! 

(IX) Pháp-giới của ngạ quỷ 

Quỷ loại hỷ sân 

Muội quả mê nhân 

Vô minh điên đảo, 

Nhật tích nguyệt thâm. 

Nghĩa là: 

Loài quỷ thích giận, 

Mê muội nhân quả 

Vô minh điên đảo 

Ngày tháng chồng chất. 

Ða số ai cũng biết quỷ. Có người tin có quỷ, song có kẻ nói quỷ 

chẳng  có.  Thậm  chí  nhiều  Phật  tử  không  tin  có  quỷ.  Quỷ  là  gì? 

Quỷ là một thứ âm khí, có bóng mà không có hình hài, hoặc có 

hình  thể  mà  không  có  bóng.  Nhiều  khi  bạn  thấy  một  bóng  đen, 

nhưng  khi  nhìn  kỷ  thì  bóng  biến  mất.  Hoặc  nhiều  khi  thấy  cái 

bóng  giống  như  người,  nhưng  chỉ  trong  chớp  mắt  nó  biến  mất. 

Thật khó mà xác định rõ ràng sự thật về chuyện này. 

172 

Có bao nhiêu thứ quỷ? Nhiều như số cát sông Hằng Hà vậy. Nếu 

bạn  muốn  biết  rõ  có  bao  loại  quỷ,  bạn  hãy  tu  Ðạo.  Khi  tu  được 

Ngũ-nhãn,  Lục-thông,  bạn  sẽ  rõ  biết  hết  thảy  có  bao  nhiêu  loài 

quỷ. 

Có người nói: "Chẳng có quỷ đâu!" Tôi nói với y rằng, nếu không 

có  quỷ  thì  cũng  chẳng  có  Phật,  chẳng  có  người,  chẳng  có  súc 

sinh. Bởi vì súc sinh, người, A-tu-la đều từ quỷ biến ra cả. Thậm 

chí trời, A-la-hán, Duyên-giác, Bồ-tát, Phật cũng đều từ quỷ đạo 

mà tiến lên. Vì sao? Vì mười Pháp-giới không rời một niệm trong 

tâm.  Chính  một  niệm  này  tạo  ra  mười  Pháp-giới.  Bạn  làm  việc 

quỷ thì đọa lạc vào đường quỷ. Làm việc người thì tới cõi người, 

làm việc a-tu-la thì tới chỗ A-tu-la. Làm việc của bậc A-la-hán thì 

thành A-la-hán. Làm chuyện đấng Duyên-giác thì sẽ tới đặng bậc 

Duyên-giác.  Làm  việc  của  Bồ-tát  thì  sẽ  thành  quyến  thuộc  của 

chư  Bồ-tát.  Làm  việc  Phật  thì  thành  Phật.  Làm  chuyện  của  địa 

ngục  thì  đọa  địa  ngục.  Do  đó  một  tâm  niệm  trong  hiện  tại  tạo 

thành tất cả mọi chuyện. 

"Quỷ loại hỉ sân" Phàm là quỷ, chúng rất thích nổi nóng, nảy lòng 

sân hận. Ðối xử tốt với chúng, chúng cũng sân hận; đối đãi không 

tốt với chúng, chúng càng sinh giận dữ. Việc gì làm chúng thích 

thú nhất? 

Tức là tạo rắc rối cho kẻ khác. Bạn đối xử đàng hoàng với chúng, 

chúng  cũng  gây  rắc  rối  cho  bạn.  Bạn  không  đối  xử  đẹp,  chúng 

cũng gây phiền hà. Do đó có câu: "Thắp hương là mời quỷ tới." 

Mặc dù bạn thắp nhang là vì kính trọng chúng, song chúng tới để 

gây  rắc  rối  cho  bạn,  làm  bạn  sinh  bịnh.  Vì  vậy  Khổng  Tử  nói: 

"Kính quỷ thần nhi viễn chi." Nghĩa là ta phải cung kính quỷ thần, 

song le không nên gần gũi với chúng, nên xa cách một chút. 

173 

Muội quả mê nhân: Quả báo thì bọn chúng không hiểu biết gì; mà 

cái nhân, chúng cũng không rõ. Do đó chúng không biết tốt xấu. 

Xưa nay hễ trồng nhân tốt thì gặt quả tốt; trồng nhân lành thì gặt 

quả lành, trồng nhân ác thì gặt quả ác. Trồng dưa, gặt dưa; trồng 

đậu, được đậu. Song bọn quỷ không hiểu được đạo lý nhân quả 

này. Do đó chúng trồng cà mà mong được ớt, trồng ớt mà mong 

gặt  được  dưa  leo;  hoàn  toàn  mê  muội  lầm  lẫn,  nên  nói  là  muội 

quả mê nhân. 

Bọn chúng "Vô minh điên đảo, nhật tích nguyệt thâm": mỗi ngày 

tích  tập  càng  nhiều  sự  vô  minh.  Càng  tạo  nghiệp  thì  tội  càng 

nặng;  tội  càng  nặng  thì  lại  càng  tạo  nghiệp.  Do  đó  đọa  lạc  vào 

đường quỷ. 

(X) Pháp-giới của địa ngục 

Ðịa ngục ưu khổ 

Vô môn tự xuyên 

Khởi hoặc tạo nghiệp 

Thọ báo tuần hoàn. 

 Nghĩa là: 

Ðịa ngục đầy ưu khổ 

Không cửa nhưng cứ vào 

Khởi hoặc rồi tạo nghiệp 

Chịu quả báo tuần hoàn. 

174 

Ðịa ngục là chốn đau khổ cùng cực. Các bạn nào muốn du lịch ở 

địa ngục, tôi bảo đảm bạn sẽ tức khắc đến đó ngay. Làm sao? Có 

câu rằng: 

"Hễ sầu muộn, là dạo chơi cõi địa ngục. 

Cười vui vẻ, thì già cả thành trẻ trung. 

Khóc lóc hoài, tạo phòng tối chốn âm ti" 

Âu sầu phiền muộn là nhân của địa ngục. Nếu bạn cười vui vẻ, 

đó là nhân cõi trời. Rằng:  

Tự cổ thần tiên vô biệt pháp, 

Chỉ sinh hoan hỉ bất sinh ưu. 

 Nghĩa là:  

Xưa nay thần tiên chẳng phép lạ, 

Chỉ sinh vui vẻ, không ưu lo. 

Nếu  bạn  thường  thường  cười  vui,  thì  dù  lớn  tuổi,  bạn  cũng  trẻ 

trung. Khóc lóc là một việc rắc rối lắm. Ðịa ngục ưu khổ: Nghĩa là 

địa ngục chẳng có gì vui vẻ an lạc, chỉ ưu sầu khổ sở. "Vô môn tự 

xuyên";  nghĩa  là  địa  ngục  xưa  nay  không  có  cửa.  Cửa  vào  địa 

ngục chính là do mình đặt và mở ra. Mình cứ đâm đầu dấn thân 

vào, (như cái dùi cứ khoan vào) vào không được cũng cứ cố chui 

vào.  "Khởi  hoặc  tạo  nghiệp."  Vì  sao  đọa  địa  ngục?  Là  vì  ta  vô 

minh  mê  hoặc,  không  hiểu  biết,  do  đó  tạo  ra  ác  nghiệp.  Bạn  tu 

nghiệp gì, thì thọ quả báo ấy, không sai một mảy may. Ðây là sự 

tuần hoàn không ngừng nghỉ. Nên nói rằng: "Thọ báo tuần hoàn." 

Thập giới nhất tâm 

175 

Bất ly đương niệm 

năng giác thử niệm 

Lập đăng bỉ ngạn. 

 Nghĩa là: 

Mười Pháp-giới, một tâm, 

Không ngoài niệm hiện tại, 

Giác ngộ tâm niệm này, 

Tức khắc lên bờ kia. 

Bốn Pháp-giới bậc Thánh là Phật, Bồ-tát, Thanh Văn, Duyên Giác 

và sáu Pháp-giới phàm là thiên, nhân, A-tu-la, ngạ quỷ, súc sinh, 

địa  ngục,  tổng  cộng  là  mười  Pháp-giới.  Mười  Pháp-giới  từ  đâu 

ra? Từ một ý niệm trong tâm hiện tại của mình. Do đó: "Thập giới 

nhất tâm, bất ly đương niệm. 

Năng giác thử niệm: Nếu bạn hiểu rõ về ý niệm hiện tại thì bạn sẽ 

lập tức đăng bỉ ngạn: tức khắc tới bờ kia, tức là Ma-ha Bát-nhã 

Ba-la-mật. Bờ kia là gì? Là sự giác ngộ, không còn mê hoặc; phá 

sạch vô minh. Khi vô minh phá trừ thì pháp thân sẽ xuất hiện. 



Tham Hưởng Thọ Thì Cần Gì Xuất Gia 

Ðừng cố tình nói dối, đừng làm những chuyện như "bịt tai mà ăn 

cắp chuông." 



176 

Người xuất gia nhất định phải có một nền tảng tu hành cho vững 

vàng.  Nền  tảng  vững  vàng  là  gì?  Tức  là  nghiêm  thủ  giới  luật. 

Người  xuất  gia  phải  cần  học  thuộc  lòng  "Tứ  Phân  Luận"  tức  là 

Luật Sa-di, Luật Tỳ-kheo, Luật Tỳ-kheo-ni, Kinh Phạm Võng, v.v... 

rồi nghiên cứu tường tận, thì mới đủ tư cách làm người xuất gia. 

Nếu nền tảng không vững vàng, suốt ngày hết nghĩ đến tiền bạc 

lại nghĩ đến sắc dục thì "thân tuy xuất gia, nhưng tâm không nhập 

đạo." Như thế thì xa cách đạo trăm ngàn dặm. Những người xuất 

gia  nầy  ở  trong  Phật-giáo  làm  chuyện  bại  hoại,  không  thể  thừa 

nhận họ là người xuất gia đặng. 

Người xuất gia không được đi phan duyên cái nầy, đi phan duyên 

cái khác, cũng không được đơn độc đi ở một ngôi chùa nhỏ, kêu 

cư sĩ lại hộ pháp. Ðơn độc tiếp thọ đồ cúng dường, hành vi như 

vậy không hợp với qui luật của đức Phật chế định. Nếu như mình 

có những hành vi nầy, thì phải mau mau sửa đổi, bởi vì: 

Thí chủ nhất lạp mễ, trọng nhược Tu Di Sơn. 

Thực liễu bất tu Ðạo, bì mao đãi giác hoàn. 

Nghĩa là: 

Hạt gạo thí chủ cho, nặng bằng núi Tu Di. 

Ăn xong chẳng tu Ðạo, đeo sừng, đội lông trả. 

Thuở  xưa  người  chân  chính  tu  đạo,  ở  nhà  tranh,  tự  mình  cày 

ruộng, tự mình ăn; tuyệt đối không nhờ vào ngoại duyên. Vì mục 

đích diệt lòng tham, nên họ ở nhà lá mà tu hành. Hoặc giả họ bế 

quan, vì muốn làm cho học vấn và đạo đức mình được chắc thật. 

Nếu  như  chân  chính  tu  Ðạo,  thì  có  thể  ở  một  mình  đơn  độc, 

177 

nhưng không thể đơn độc tiếp thọ sự cúng dường của cư sĩ. Làm 

vậy  là  đem  Chính-pháp  biến  thành  Mạt-pháp,  cũng  là  phá  hoại 

Phật-giáo. 

Hiện  tại  người  tu  hành  thích  đơn  độc  tu  ở  nơi  tịnh  xá.  Tại  sao 

vậy?  Bởi  vì  nếu  họ  không  giữ  giới  luật  thì  chẳng  có  người  nào 

thấy, phạm qui củ cũng không có ai biết được, có thể tùy tâm sở 

dục, muốn làm  gì, chẳng có ai  quản thúc, được tự do tự tại, có 

thể nói rằng không có ràng buộc gì cả. Hoặc giả có kẻ khác thì ở 

trong tịnh xá của mình chiêu tập một số cư sĩ, lại nói là làm pháp 

này  hội  nọ,  nhưng  thực  tế  chỉ  là  mượn  áo  nhà  Phật,  nhờ  vào 

danh Phật để kiếm miếng ăn mà thôi. 

Có những người xuất gia, không dùng tiền cúng dường của cư sĩ 

vào những việc Phật sự, ngược lại lợi dụng tiền đó đi mua những 

vật xa xỉ, xe hơi, làm những điều ích lợi riêng tư. Hoặc giả là mua 

T.V., rồi ngày ngày coi T.V., quên lãng cả việc tụng kinh sớm tối. 

Hoặc giả là mua tủ lạnh để chứa những thức ngon vật lạ. Nói tóm 

lại, họ đắm trước sự hưởng thụ, tham đồ vật, tham sung sướng. 

Phong  khí  hiện  tại  chính  thật  là  như  vậy.  Họ  đem  tính  chất  khổ 

hạnh của Phật-giáo hoàn toàn biến cải, thật là cô phụ sự khổ tâm 

của Ðức Thích Ca Mâu Ni Phật xưa kia vậy! 

Có người nói: "Sinh ra trong thời đại nầy, mình cần phải coi T.V., 

cần phải biết tin tức quốc tế, nếu không thì là đui mù, câm điếc 

không biết gì cả." Bạn biết những chuyện ngoài  đời rồi thì sao? 

Biết được chuyện ngoài đời, đến lúc chết có tránh được chăng? 

Có người lại nói: "Người tu hành có thể tránh được cái chết hay 

sao?"  Bạn  tu  hành,  tới  khi  chết  cũng  phải  chết,  song  trước  khi 

chết  tâm  mình  sáng  suốt,  tuyệt  đối  không  phiền  não,  không  rối 

178 

ren, an nhiên mà chết. Nếu mình không tu hành, tới lúc chết thì 

cũng chết vậy; nhưng chết một cách hồ đồ, mơ màng, mê muội. 

Không  nhớ  nam,  cũng  nhớ  bắc,  lòng  không  thanh  tịnh,  ôm  hận 

mà chết. Ðó là chỗ khác biệt, quý-vị có biết chăng? 

Ðối với người tu hành chân chính, lúc chết tâm họ rất sáng suốt, 

biết mình từ đâu tới và sẽ đi về đâu; rõ ràng không có mơ hồ gì 

cả,  không  quên  đi  bản  lai  diện  mục  của  mình.  Người  không  tu 

hành lúc tới thì mơ màng, khi đi thì lại càng hồ đồ, cả một đời mê 

muội. Họ không biết gì lý do gì mình tới, rồi vì sao đi. Cũng không 

biết từ đâu lại, rồi đi về đâu. Hoàn toàn mù mịt. 

Mục đích xuất gia là liễu sinh thoát tử, không phải vì hưởng thụ. 

Nên khi đã đi tu rồi cần gì tham lam vật chất hưởng thụ? Có lòng 

tham hưởng thụ thì cần gì xuất gia? Tôi chủ trương rằng bất luận 

ai muốn đơn độc trụ một ngôi chùa nhỏ để tìm cách hưởng thụ, 

thì chi bằng hoàn tục cho rồi. Bởi vì sao? Bởi vì hoàn tục so với 

đơn độc trụ một chùa nhỏ tốt hơn nhiều, không tạo nên những tội 

nghiệp vừa kể. Ðiểm đó hy vọng quý-vị đại chúng chú ý. 

Nói rằng người tu hành đơn độc trụ nơi một chùa nhỏ mục đích 

không phải là để tu hành mà tại tham đồ hưởng thụ cúng dường, 

câu nói đó nhất định có nhiều người không muốn nghe. Tôi không 

cần biết quý-vị có muốn nghe hay không, tôi vẫn nói vì nghĩ đến 

tiền đồ của Phật-giáo. Nên chi nói ra, khiến người khác khó chịu. 

Thêm  một  lần  nữa:  "Phàm  là  người  xuất  gia  thích  hưởng  thụ, 

không có sự tu trì, thì bất quá chỉ đội lốt thầy tu thôi." Hy vọng các 

đạo hữu khuyến khích lẫn nhau, nhắc nhở lẫn nhau, đừng cố tình 

nói dối, đừng làm chuyện như "Bịt tai mà ăn cắp chuông." Lấy vải 

thưa che mắt thánh. 

179 

Giảng ngày 11 tháng 11 năm 1983 



Người Xuất Gia Phải Tụng Ba Bộ Kinh 

Nếu bạn lý hội cảnh giới ba bộ kinh này thì mới không uổng làm 

tín đồ Phật-giáo. 

Ba bộ kinh đó là gì? Ðó là Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Lăng Nghiêm, 

và  Kinh  Pháp  Hoa.  Ba  bộ  kinh  nầy  là  do  Ðức  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật kim khẩu nói ra, Ngài A-Nan Tôn  Giả thuật  lại, sau đó viết 

lên lá bối hầu lưu truyền trong thế gian, trở thành bộ kinh điển mà 

người Phật-giáo đồ phải học và tụng. 

Người xuất gia và tại gia ở Vạn Phật Thánh Thành đều phải học 

tụng thuộc ba bộ kinh nầy. Tối thiểu là thuộc Kinh Lăng Nghiêm, 

hoặc là hai bộ hoặc là ba bộ, đó là điều lý tưởng. Nếu như liễu 

giải kinh nghĩa, không thể chỉ ở trên mặt chữ thôi, nếu như không 

cầu sự thâm giải thì không ích lợi gì. Nếu như bạn có thể lý hội 

được cảnh giới của ba bộ kinh nầy thì mới không uổng làm một 

tín đồ Phật-giáo. 

Lúc  Phật  ba  mươi  tuổi  thì  Ngài  ngồi  dưới  cội  bồ-đề  đắc  thành 

chánh  giác.  Suốt  hai  mươi  mốt  ngày  nhập  định,  Ngài  vì  Pháp 

Thân  Ðại-sĩ  mà  thuyết  bộ  Kinh  Ðại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm;  bộ  kinh  nầy  bao  quát  tam  tạng  mười  hai  bộ,  thuyết  rõ 

cảnh giới viên dung vô ngại của vạn sự vạn vật trên vũ trụ này, 

cũng có thể gọi là "Cảnh giới của nhất chân Pháp-giới." 

Lúc Phật sáu mươi hai tuổi, Tôn-giả A-Nan do quá chú trọng đến 

học vấn, đa văn, xao lãng chuyện tu trí nên Tôn-giả không may bị 

cô  con  gái  của  bà  Ma  Ðăng  Già  dùng  chú  của  trời  Phạm  Thiên 

180 

làm khốn, thiếu chút nữa là phá giới thể. Phật phải dùng thần Chú 

Lăng Nghiêm cứu Ngài A-Nan thoát khỏi nữ nạn, rồi thuyết Kinh 

Ðại  Phật  Ðảnh  Thủ  Lăng  Nghiêm  cho  Ngài  A-Nan.  Kinh  nầy  là 

kinh  khai  trí  huệ,  hiển  minh  đạo  lý.  Nếu  khai  triển  chân  lý  trong 

kinh, nhất định trí huệ của ta sẽ bao la, rộng lớn như biển cả. 

Lúc Phật bảy mươi hai tuổi thì Ngài ở trên núi Linh Sơn trong Hội 

Pháp Hoa, vì các bậc đại A-La-Hán, đại Bồ-tát, diễn thuyết đạo lý 

"Một Phật Thừa", cũng là đạo lý làm thế nào thành Phật. Lúc bấy 

giờ do những người theo pháp Tiểu-thừa bỏ tâm hướng nhỏ hẹp 

đổi ra chí hướng rộng rãi, được chư Phật thọ ký tương lai thành 

Phật, nên Kinh Diệu Pháp Liên Hoa được xem là Kinh dạy thành 

Phật. 

Nếu  kẻ  tu  bắt  chước  học  sinh,  hết  lòng  chăm  chỉ  đọc  sách,  thì 

Tam-tạng  mười  hai  bộ  kinh  rất  dễ  học  thuộc.  Song  sau  khi  xuất 

gia có kẻ tưởng rằng mình đã đầy đủ rồi, rằng niệm Phật, tham 

thiền, học Giáo, trì giới, trì chú là đủ rồi, do đó không học hỏi kinh 

điển, bởi vì họ xem nhẹ tính chất trọng yếu của chuyện học kinh. 

Nên  kẻ  đời  sau  thì  không  bằng  người  đời  trước;  tạo  thành  tập 

quán biếng nhác. Ðó chính là điều bất hạnh của Phật-giáo. Nếu 

như mình không cấp thời chỉnh đốn lại quan niệm sai lầm đó, thì 

tiền đồ Phật-giáo không biết sẽ đi về đâu. 

Giảng ngày 12 tháng 11 năm 1983 



Bốn Ðạo Tràng ở Tây-Phương: Mỹ và Gia-Nã-Ðại 

Bốn  Ðại  Bồ-Tát  đến  Phương-tây  để  hoằng  dương  Phật-pháp, 

giúp đạo Phật phát triển rực rỡ. 

181 



Ở Trung Hoa có bốn đạo tràng:  

1.  Núi  Ngũ  Ðài  tại  tỉnh  Sơn  Tây  là  đạo  tràng của  Ngài  Văn  Thù 

Sư Lợi Bồ-tát. 

2. Núi Nga My tại tỉnh Tứ Xuyên là đạo tràng của Ngài Phổ Hiền 

Bồ-tát. 

3.  Núi  Cửu  Hoa  tại  tỉnh  An  Hội  là  đạo  tràng  của  Ngài  Ðịa  Tạng 

Bồ-tát. 

4. Núi Phổ Ðà tại tỉnh Triết Giang là đạo tràng của Ngài Quán Âm 

Bồ-tát. 

Bây  giờ  ở  Mỹ  và  Gia-Nã-Ðại  (Canada)  là  hai  nước  lớn  cũng  có 

bốn đạo tràng thuộc về Tổng-hội Phật-giáo Pháp-giới, đây là căn 

cứ địa để hoằng Pháp. 

1.  Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  đạo  tràng  của  Ngài  Quán  Thế  Âm 

Bồ-tát,  tôn  Quán  Thế  Âm  Bồ-tát  làm  chủ,  Ðịa  Tạng  Bồ-tát  làm 

phụ. 

2. Ở Los Angeles là đạo tràng của đức Ðịa Tạng Bồ-tát, tôn Ngài 

Ðịa Tạng Vương Bồ-tát làm chủ, Quán Thế Âm Bồ-tát làm phụ. 

3. Tại Seatle là đạo tràng của Phổ Hiền Bồ-tát, tôn Phổ Hiền Bồ-

tát làm chủ, Văn Thù Bồ-tát làm phụ. 

4. Tại Vancouver là đạo tràng của Văn Thù Bồ-tát, tôn Ngài Văn 

Thù Sư Lợi Bồ-tát làm chủ, Phổ Hiền Bồ-tát làm phụ. 

Bốn đại Bồ-tát đến phương tây để hoằng dương Phật-pháp, giúp 

Phật-giáo phát triển rực rỡ. Mỗi người, ai tin Phật-giáo thì có thể 

182 

tiêu trừ tham, sân, si (tam độc). Không tham, không sân, không si 

thì tâm địa sẽ sáng suốt, thế giới sẽ hòa bình, mãi mãi không còn 

chiến tranh nữa. 

Những  ai  muốn  triều  bái  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ-tát  thì  mời  tới 

Vancouver.  Nếu  muốn  triều  bái  Phổ  Hiền  Bồ-tát  thì  mời  tới 

Seatle. Nếu muốn triều bái Quán Thế Âm Bồ-tát thì mời tới Vạn 

Phật  Thánh  Thành.  Nếu  muốn  triều  bái  Ðịa  Tạng  Vương  Bồ-tát 

thì mới tới Los Angeles. Hy vọng các Phật-tử có tâm kiên thành 

cung kính triều bái tứ đại Bồ-tát, và dụng công tu học Phật-pháp. 



Xuất Gia là Chuyện của Bậc Ðại Trượng Phu 

Ðại trượng phu là kẻ có tinh thần kiên nhẫn không thối lui, khắc 

phục hết mọi gian khổ. 

Ở  đời,  xuất  gia  là  chuyện  hết  sức  hy  hữu,  cũng  là  chuyện  con 

người khó thấu đáo. Vì sao xuất gia thì nhất định phải chịu khổ? 

Bởi vì xuất gia thì không còn làm chuyện nam nữ luyến ái, không 

được khiêu vũ, và cũng không được ăn uống chơi bời nhậu nhẹt. 

Phàm nếu muốn trở thành bậc xuất chúng anh tài thì phải nhẫn 

chịu  những  điều  người  khác  không  thể  nhẫn  chịu  được,  phải 

chấp nhận nổi khổ mà người khác không thể nhận nổi. Chỉ có tu 

luyện như vậy mới thành thân kim cang bất hoại. Cho nên nói: 

Bất kinh nhất phiên hàn triệt cốt, 

Chẩm đắc mai hoa phổ tỷ hương? 

Nghĩa là: 

Không qua một lần lạnh thấu xương, 

183 

Sao đặng hoa mai nở ngát hương? 

Người  xuất  gia  tâm  cần  chuẩn  bị:  Xuất  gia  là  vì  muốn  liễu  sinh 

thoát tử; muốn vĩnh viễn không còn thọ nổi khổ của sinh tử luân 

hồi. Dù đối diện với đủ thứ khổ ải vẫn không lo sợ, càng khổ càng 

tốt.  Khi  đụng  đến  đau  khổ  chớ đầu  hàng,  cải  biến  ý  hướng ban 

đầu,  tìm  cách  trở  đầu  thối  chuyển.  Mình  cần  phải  có  tinh  thần 

kiên nhẫn, bất thối, phải khắc phục mọi khổ sở gian nan, đó mới 

là bậc đại trượng phu. Cho nên xuất gia không phải là chuyện mà 

mọi  người  ai  cũng  làm  được,  dù  là  tướng  tá  chưa  chắc  đã  làm 

đặng. Do đó nói rằng: "Xuất gia là chuyện của thần thánh," không 

phải là chuyện của những thứ ruồi muỗi tép riêu. Có câu rằng: 

Thọ khổ tức liễu khổ, hưởng phước thị tiêu phước. 

Nghĩa là: 

Chịu khổ mới hết khổ, hưởng phước là tiêu phước. 



Quý-vị  coi  các  vị  cao  tăng  đại  đức  thời  xưa  đều  do  tu  khổ  hạnh 

mà giác ngộ. Không vị Tổ-sư nào do sự hưởng thọ sung sướng 

mà khai ngộ cả. Quý-vị lùng khắp bộ Ðại Tạng Kinh cũng không 

tìm được vị nào cả. 

Chúng ta cần phải có tâm nhẫn nại thì mới được lợi ích nơi pháp 

hỷ sung mãn. Phải có tâm khắc khổ thì mới đắc trí huệ giác ngộ. 

Không thể đi ngược lại với Phật-đạo. Mình phải luôn luôn nhiếp 

tâm chuyên ý dụng công, đem tâm niệm thu hồi trở lại, không có 

vọng tưởng vẫn vơ, đó chính là quản thúc "tâm như ngựa, ý như 

khỉ." Ðừng để tâm mình chạy theo ngoại cảnh. 

184 

Khi xuất gia tu Ðạo thì trước hết phải trừ khử lòng tham, phá bỏ 

sân hận, diệt đi si mê. Tận trừ sạch sẽ ba thứ độc đó thì trí huệ tự 

nhiên hiện tiền. Làm sao có thể quét sạch những thứ đó một cách 

triệt  để?  Tức  là  dùng  Giới,  Ðịnh,  Huệ  (tam  vô  lậu  học)  để  làm 

công cụ. Giới thì trị được tham, Ðịnh thì trị sân, huệ thì trị si. Cho 

nên người xuất gia gọi là "Sa-Môn." Sa-Môn dịch ra nghĩa là "Cần 

Tức," tức là "Cần tu Giới, Ðịnh, Huệ, tức diệt tham, sân, si." Tức 

là siêng năng giữ Giới, Ðịnh, Huệ, trừ diệt tham, sân, si. Nếu mọi 

người ai cũng hết tham sân si, thì thế giới sẽ hòa bình. 

Giảng ngày 18 tháng 11 năm 1983 



Phật Tánh Là Bổn Nguyên Của Tất Cả Chúng Sanh 

Lúc  ban  sơ,  vũ  trụ  mênh  mông,  bắt  đầu  khai  thiên  lập  địa,  thời 

chẳng có người, chẳng có chúng sinh, chẳng có thế giới, căn bản 

chẳng  có  gì  cả.  Nhưng  từ  từ  đến  cái  kiếp  thành  thì  bắt  đầu  có 

chúng sinh. Thử hỏi chúng sinh từ đâu lại? Có người nói từ nơi 

loài  khỉ  tiến  hóa  mà  thành.  Nhưng  khỉ  từ  đâu  tiến  hóa  ra?  Nếu 

như loài khỉ tiến hóa thành người, thì sao bây giờ không thấy các 

loài khỉ tiếp tục biến thành người? Ðây chẳng qua là học thuyết 

của những kẻ không có trí thức. Nếu như thế tại sao họ không nói 

rằng  người  có  thể  do  chuột  biến  thành,  hoặc  là  những  con  vật 

đầy  lông  lá  tiến  hóa  ra!  Làm  sao  họ  có  thể  biết  rằng  con  chuột 

không phải là loài người biến thành? Tất cả những loại bay, nhẩy, 

lội  dưới  nước,  động  vật,  thực  vật;  cho  đến  những  loài  có  cánh 

trên trời; dưới biển những loài cá, cua, tôm, ếch cùng loài người 

là những có khí huyết; hoặc là loại thảo mộc. Tổ tiên các thứ phi, 

185 

tiễn,  động,  thực  ở  đâu  mà  ra?  Tất  cả  đều  lưu  xuất  từ  nơi  Phật 

tánh. 

Ở trong trời đất thì thiên địa có cái đặc tính là sinh sinh bất tức, 

hóa hóa vô cùng; không ngừng sinh hóa. Bởi vì có Phật tánh, nếu 

không có Phật tánh mọi thứ đều bị hủy diệt, chỉ có Phật tánh là 

trải qua trăm ngàn vạn năm mà không diệt, luôn luôn trường tồn. 

Bởi vì do Phật tánh nên mới có biến hóa thành mười Pháp giới. 

Mười Pháp giới này cũng không ngoài cái niệm tâm, cái niệm tâm 

này tức là Pháp tánh, cũng là một cái tên khác của Phật tánh; cho 

nên con người do Phật tánh mà biến hóa thành, súc sinh do con 

người  đọa  lạc  mà  thành,  trong mười  pháp  giới  này  mình  có  thể 

thấy một cách rõ ràng vậy. Kẻ ngu si thì cho rằng tổ tiên người là 

loài khỉ, Ấn Ðộ cho bò là thần; đó tức là biên kiến; chỉ biết chỉ biết 

một  chút  mà  không  biết  toàn  thể  một  cách  triệt  để,  làm  thế  giới 

trở thành mê hoặc. Những người đó còn viết sách lập thuyết, có 

kẻ nói rằng khoa học, có kẻ nói rằng triết học, phân chia môn loại. 

Kỳ  thật  đó  chính  là  nhàn  cư  vi  bất  thiện,  ăn  xong  thiếu  chuyện 

làm, nên mới nói những chuyện mê hoặc kẻ khác. Cứu cánh, như 

vậy con người ở đâu mà có? Quý vị coi thử con gà ở đâu mà ra? 

Con  gà  có  trước  hay  trứng  có  trước?  Nếu  không  có  gà  thì  làm 

sao có trứng, mà nếu như không có trứng thì cũng không thể có 

gà được! Ðó là chuyện của con gà không ra cái lý tự nhiên của 

nó.  Như  con  người  thì  đàn  ông  có  trước  hay  đàn  bà  có  trước? 

Như  đàn  ông  có  trước  thì  đàn  ông  từ  nơi  bụng  mẹ  mà  ra,  nếu 

như đàn bà có trước thì phải có đàn ông mới có thai được. Bởi vì 

thời gian trải qua lâu dài, loài người chúng ta quên đi chuyện này 

như thế nào, không ai tìm hiểu nữa. 

186 

Vạn sự vạn vật, căn bản đều là do nơi Phật Tánh, tự 'có' mà hóa 

thành 'vô', từ nơi vô mà biến thành 'có', sinh sinh bất tức, hóa hóa 

vô cùng; cho nên càng hóa thì càng nhiều, giống như những thứ 

sâu  bọ  nẩy  nở  trong  gạo  vậy,  càng  ngày  càng  nhiều.  Ở  nơi  cái 

chỗ  vô  tình  mà  sinh  ra  hữu  tình.  Phật  Tánh  thì  có  thể  từ  nơi 

không biến thành có, biến ra tất cả các loài chúng sinh, nhân loại 

cũng là cái đạo lý như vậy. Nếu như khỉ biến thành người, cái lý 

thuyết này hoàn toàn không lập luận được. Nếu mình coi trên thế 

giới mỗi quốc gia, mỗi loại người, có người da đen, vàng, trắng, 

đỏ đủ thứ mầu da. Những người đó thì do đâu mà biến ra? Nói đi 

nói lại thì cũng không tìm ra được nguyên thủy của nó. Nếu mình 

quy  vào  Phật  Tánh,  từ  nơi  không  biến  thành  có,  rồi  nơi  có  biến 

thành không, hóa hóa vô cùng sinh sinh bất tức, thì lý luận này có 

thể nói một cách thông suốt được mặc dù ít người có trình độ để 

hiểu nó. Con người từ nơi chỗ không mà biến thành có, và chúng 

sinh cũng vậy. Bây giờ những kẻ tu Ðạo thì phải ra sao? Tức là 

từ có mà biến thành không, gọi là phản bổn hoàn nguyên, quay 

về  cái  chỗ  bản  hữu  Phật  Tánh.  Có  người  hỏi  như  vậy  thì  công 

dụng gì? Thử hỏi, ngược lại làm người thì có công dụng gì? Mình 

quay về với Phật Tánh, đó tức là thành Phật Ðạo. Phật Tánh thì 

trường tồn, nếu khi chúng sinh đều chết hết cả rồi, thì Phật Tánh 

mãi mãi vẫn còn mà không bị mai một. Quí vị hỏi tại sao tôi nói 

như vậy? Bởi vì hôm nay là ngày vía đức Ðịa Tạng. Ngài là người 

có  sức  nguyện  lực,  khiến  cho  tôi  nói  điều  đạo  lý  chân  thật,  căn 

bản làm người cho quý vị nghe, đó tức là 'Tự vô hóa hữu, tự hữu 

hóa vô', nếu các vị không thì thử hỏi tại sao trong gạo mà sinh ra 

các loại sâu bọ được? Con người ở trên đời cũng giống như loài 

sâu  bọ  vậy,  bất  quá  con  người  có  tri  giác,  có  linh  tánh  đặc  biệt 

hơn  sâu  bọ  mà  thôi;  tuy  nhiên,  nếu  đem  so  sánh  với  Phật  thì 

187 

chúng ta khác với Ngài xa lắc. Nếu đem so sánh chúng sinh với 

Phật thì cũng như so sánh sâu bọ với loài người vậy. 

Nếu chúng ta hiểu được như thế, thì phải tu hành. Tu thì phải giữ 

tâm  quân  bình,  giống  như  cái  cân  vậy,  lúc  nào  cũng  bình  bình, 

tĩnh  tĩnh;  ở trong  tự  tánh,  không  một  gợn sóng.  Nếu  như  các  vị 

thật  sự  hiểu  Phật  Pháp,  thì  tôi  có  thể  cùng  với  các  vị  đàm  luận 

Phật Pháp, nghiên cứu làm thế nào để tu Ðạo, nếu các vị không 

thật  sự  hiểu,  chạy  theo  chuyện  ham  danh  háo  lợi,  không  chịu 

buông bỏ tiền tài, sắc đẹp, danh lợi, ăn uống và ngủ nghỉ, không 

chịu buông bỏ những thứ đó thì làm sao tôi có thể cùng với các vị 

đàm luận Phật Pháp được. Các vị phải cảnh tỉnh, cảnh tỉnh! 

Giảng ngày 13 tháng 9 năm 1982 



Số Không Là Bí Quyết Ðể Phản Tỉnh Hoàn Nguyên  

Ở thiền đường, những kẻ đủ tư cách tham thiền, biết được chút ít 

mùi vị thiền thì không cần nói gì với họ nữa. 

'Phàm hữu ngôn thuyết đô vô thật nghĩa' 

nghĩa rằng: 

'Nếu còn ngôn ngữ đều là không thật nghĩa' 

Tuy  nhiên,  đói  với  những  kẻ  sơ  cơ  không  thể  hoàn  toàn  không 

nói, nếu không nói mình sẽ đi vào chỗ cực đoan. Cho nên nói để 

làm chỗ cho quý vị dựa vào rồi tham thiền, đặng mở khai tâm địa. 

Tham  thiền  bí  quyết  là  phải  khiến  tâm  chuyên  nhất.  Vì  vậy  nói 

rằng: 

188 

'Thiên đắc nhất dĩ thanh, 

Ðịa đắc nhất dĩ ninh. 

Nhân đắc nhất dĩ thánh. 

Vạn vật đắc nhất các chính tính mạng' 

nghĩa là: 

'Trời được Một nên thanh. 

Ðất được Một nên yên. 

Người được Một thành Thánh. 

Mọi sự được Một mới chính là nó' 

Nhất, số một, là nguyên thủy của vạn vật, tuy nhiên nó chưa phải 

là pháp cứu cánh. Tuy nói rằng: 

'Ðắc nhất vạn sự tất.' 

 Nghĩa là: 

'Khi được con số một, vạn sự đều xong.' 

Nhưng  nếu  chấp  trước  vào  cái  này  thì  mình  sẽ  tự  nhiên  sinh  ra 

hai, ba, bốn,... đó không phải là cảnh giới chân không. Thế nào là 

chân không? Có nghĩa là số không. Cái số không này giống như 

vòng  tròn  vậy,  không  lớn  không  nhỏ,  không  có  trong,  không  có 

ngoài, không có trước cũng chẳng có sau; không rơi vào mà cũng 

chẳng  rớt  ra.  Tuy  nhiên,  tất  cả  số  mục  không  ly  khai  số  không 

này. 

Người tu hành chính là tự nơi số một mà quay về số không, ở nơi 

số không mình có thể phát sinh vô lượng vô biên tác dụng. Tuy 

189 

nói rằng 'Ðắc nhất vạn sự nhất', nhưng khi tới được số không này 

rồi thì số một cũng không còn nữa. Ðó chính là: 

'Nhất Pháp bất lập, vạn lự giai không.' 

nghĩa là: 

'Chẵng lập Pháp gì, mọi tư tưởng đều không' 

Ðó là cứu cánh giải thoát vậy. 

Nếu  muốn  tới  số  không,  thì  trước  hết  phải  chuyên  nhất  cái  tâm 

của mình, đừng khởi vọng niệm, tâm thể chuyên nhất thì mới có 

cảm ứng. Cho nên chúng ta thường nghe nói: 'Cảm ứng đạo giao 

nan tư nghị' là vậy. 

Chuyên nhất thì mới đến được chỗ không. Muốn chuyên nhất là 

chuyện không phải dễ. Muốn trở về số không lại càng khó khăn 

hơn  nữa.  Tuy  gặp  khó  khăn  chẳng  lẽ  mình  không  tham  thiền 

sao? Nếu không tham thiền thì vĩnh viễn mình không thành đạo. 

Cái số không là mẹ của vạn Phật, nó là bổn nguyên của chư Phật 

vậy. Cho nên các vị học tọa thiền, đầu tiên phải học thế ngồi kiết 

già. Nếu như chân đau tê cứng, không chịu được, thì mình có thể 

phương  tiện  ngồi  bỏ  hai  chân  xuống,  sau  đó  một  thời  gian  thì 

phải tập ngồi bán già, ngồi bán già nếu chân không còn đau như 

trước  thì  phải  tập  ngồi  kiết  già.  Khi  ngồi  kiết  già  vững  rồi,  chân 

không đau thì lúc đó mình mới bắt đầu tham thiền để phá bỏ vô 

minh. Người tu đạo, ăn mo mặc ấm đã đầy đủ, hết chuyện làm, 

nên  tham  thiền,  đó  gọi  là  du  hí  nhân  gian.  Tham  thiền  thì  phải 

tham  thoại  đầu.  Tham  thiền  tức  là  tham  cứu  niệm  trước  khi  nó 

sinh ra, không phải là thoại vĩ. Thoại vĩ tức là niệm đã sinh ra rồi. 

Cho nên cái niệm chưa sinh thì  gọi là thoại đàu. Thoại đàu phổ 

190 

biến  nhất  là  câu  'Niệm  Phật  là  ai?'  Chữ  'ai'  này  chính  là  cái  mà 

mình  phải  tham.  Tưởng  tượng  như  mình  có  cái  khoan,  bây  giờ 

mình  lấy  nó  ra  mà  khoan,  mà  đục,  dùi  mài  nó  cho  tới  lúc  đâm 

thủng  được  núi  đá.  Tìm  coi  'ai'  là  người  niệm  Phật  cũng  vậy. 

Tham lui tham tới mãi cho đến khi đâm thủng được núi vô minh. 

Thì lúc đó mình sẽ khai ngộ. Nhưng không phải dụng tâm ý thức 

mà tham thiền, không phải dụng tư tưởng mà suy nghĩ, phải dụng 

cái  tâm  chưa  hề  dùng  tới,  chưa  hề  biết  qua  bao  giờ.  Khi  phá 

thủng được cái bổn tham của mình, thì sẽ khai ngộ, hư không sẽ 

nát vụn, ngũ ấm đều là không. Nhưng trong Bát Nhã Ba La Mật 

Ða Tâm Kinh có nói rằng: 

 'Quán tự tại Bồ Tát,  

 hành thâm Bát Nhã,  

 Ba La Mật Ða thời 

 Chiếu kiến ngũ uẩn  

 Giai không độ nhất,  

 Thiết khổ ách, Xá Lợi Tử!  

 Sắc bất dị không,  

 Không bất dị sắc,  

 Sắc tức thị không,  

 Không tức thị sắc,  

 Thọ tưởng hành thức diệc 

 Phục như thị...'  

191 

Khi tham thiền đến chỗ như vậy thì ngũ ấm đều thành không, lục 

trần không còn nhiễm được nơi mình. Ðó chính là bước đầu tiên 

để  thành  Phật;  nhưng  mình  phải  khổ  công  mới  được.  Phải  biết 

rằng  tham  thiền  không  như  niệm  Phật.  Miệng  niệm  'Ai  là  người 

niệm Phật? Ai là người niệm Phật? Ai là người niệm Phật?....' thể 

như là cầu cứu vậy, là sai lầm. Tham thoại đầu thì cần phải từ từ 

dùi mài nó hết sức tế tâm, miên mật, ở nơi tự tánh mình mà dụng 

công. Cho nên gọi là Tham Ngộ. Tham ngộ nghĩa là tham tức là 

ngộ; muốn ngộ  cần phải tham. Thực ra 'Niệm Phật là ai?' chỉ là 

một vọng tưởng. Tuy nhiên mình muốn dụng phương pháp dĩ độc 

công  độc.  Dùng  một  vọng  tưởng  chế  phục  tất  cả  vọng  tưởng 

khác. Dùng một niệm mà dẹp trừ tất cả vọng niệm khác. 

Vừa  rồi  tôi  nói  đến  số  không,  số  không  này  là  con  đường  để 

thành Phật. Ðối với phàm phu thì đó là không. Sau khi thành Phật 

rồi thì nó trở thành: 

 'Ðại quang minh tạng, đại viên kính trí.'  

Số không này có thể sinh ra các Pháp, nhưng cũng có thể quét 

trừ các Pháp. Nó là gốc để mình phản bổn hoàn nguyên. Cho nên 

cần ở số không này mà dụng công phu. Có nghĩa rằng dụng công 

ở chỗ cái gì cũng không có. Tất cả các pháp đều do số không mà 

sinh, tất cả các pháp đều trở về số không. Cho nên: 

'Nhất bổn tán vạn thù, 

vạn thù nãi qui nhất bổn.' 

nghĩa là: 

 'Một gốc mà phân ra trăm vạn hình thù,  

192 

 trăm vạn hình thù rốt cuộc qui về một gốc.'  

Ngày hôm nay tôi nói điều này cho quí vị nghe không phải là một 

nhân duyên nhỏ, mà đây là tiết lộ thiên cơ, tiết lộ cái bí mật của 

trời  đất.  Nói  đến  cái  bổn  nguyên  của  chư  Phật.  Ðó  là  điều  kinh 

thiên  động  địa,  khiếp  vía  quỷ  thần.  Con  người  làm  sao  thành 

Phật? Là khi hiểu số không này. Con người tại sao đọa địa ngục, 

bởi vì không hiểu số không này. Do đó tất cả thiên ma ngoại đạo, 

sơn yêu thủy quái, hồ ly tinh, hoàng thù lang, đủ thứ yêu quái, vỉ 

không hiểu số không này mới đi ngược lại với Ðạo, rồi đọa lạc. 

Số không này tự nó mà sinh ra các thứ khác, tự nó mới sản sinh 

ra đủ thứ biến hóa dị đoan. Tuy rằng hình tướng bất đồng nhưng 

gốc lại là một. Phàm phu  bởi vì  không hiểu nó nên bỏ gốc theo 

ngọn, xa rời cái số không này. Dẫu sao tất cả chúng sanh có Phật 

Tánh, đều có thể thành Phật. Tạm thời mình không hiểu, nếu hiểu 

thì có thể lập tức thành Phật. 

Giảng ngày 11 tháng 11 năm 1982 

nhân ngày Ðả Thiền Thất 


******** 

  

Tiểu Truyện Hòa Thượng Tuyên Hóa  

Hòa Thượng, pháp danh An Từ, tự Ðộ Luân, là vị Tổ thứ chín của 

dòng Thiền Quy Ngưỡng, đắc pháp từ Ðại Lão Hòa Thượng Hư 

Vân. Ngoài pháp hiệu Tuyên Hóa, Ngài còn lấy hiệu là "Mộ trung 

Tăng"  (Nhà  sư  trong  phần  mộ).  Hòa  Thượng  nguyên  quán  ở 

huyện Song Thành, tỉnh Kiết Lâm, Mãn Châu. Ngài sinh vào ngày 

193 

16  tháng  3  năm  Mậu  Ngọ  (1918),  vào  cuối  đời  nhà  Thanh.  Gia 

đình Ngài họ Bạch, cha tên Phú Hải, mẹ họ Hồ. Thân mẫu Ngài 

suốt  đời  trường  trai,  niệm  Phật.  Khi  mang  thai,  bà  thường  cầu 

nguyện  chư  Phật  Bồ  Tát,  nên  đến  đêm  trước  khi  lâm  sản,  bà 

mộng thấy Ðức Phật A Di Ðà phóng đại quang minh, rồi liền sanh 

ra Ngài. 

Từ thuở ấu thời, Ngài đã theo mẹ ăn chay niệm Phật. Ðến năm 

11 tuổi, vì thấy được việc lớn sanh tử, đời người quá chóng vánh, 

nên Ngài phát đại chí quyết xuất gia tu hành. Năm lên mười năm 

tuổi, Ngài lạy Hòa Thượng Thường Trí làm thầy. Ðến năm mười 

chín tuổi, mẹ Ngài tạ thế, nhân đó Ngài lên Chùa Tam Duyên xin 

Hòa  Thượng  Thường  Trí  thế  độ  xuất  gia.  Rồi  sau  đó  khoác  y, 

dựng lều bên cạnh mộ mẹ để báo hiếu. Suốt thời gian ấy, Ngài 

lạy  Kinh  Hoa  Nghiêm,  lễ  sám  hối,  tu  thiền  định,  tập  giáo  quán, 

nghiêm  thủ  công  hạnh  ăn  ngày  một  bữa.  Khi  công  phu  thuần 

thục, Ngài đã cảm động không biết bao nhiêu dân làng quanh đấy 

lại  lễ  bái,  cung  kính.  Sự  tu  hành  trong  sạch  với  lòng  kiền  thành 

khẩn  thiết  của  Ngài  cũng  cảm  động  đến  chư  Phật,  Bồ-tát,  Hộ-

pháp Long Thiên khiến không biết bao nhiêu chuyện linh ứng bất 

khả tư nghì xảy ra. Vì những chuyện thần dị ấy lưu truyền khắp 

nơi, nên Ngài được gọi là "dị tăng." 

Năm  1946,  Ngài  đến  tham  lễ  Hòa  Thượng  Hư  Vân,  một  vị  cao 

tăng mà Ngài vô cùng hâm mộ như vì sao Bắc Ðẩu của tông môn 

đạo  Phật.  Lão  Hòa  Thượng  Hư  Vân  biết  Ngài  là  một  vị  long 

tượng trong cửa Pháp nên liền truyền thọ pháp mạch, khiến Ngài 

trở  thành  người  thừa  kế,  làm  vị  Tổ  đời  thứ  chín  của  dòng  Quy 

Ngưỡng.  Tính  từ  Sơ  tổ  Ma-ha  Ca-Diếp  thì  Ngài  là  truyền  nhân 

thứ bốn mươi sáu vậy. 

194 

Năm  1948,  Ngài  từ  biệt  Lão  Hòa  Thượng  Hư  Vân,  lên  đường 

sang  Hương  Cảng  hoằng  pháp,  với  ý  định  xiển  dương  cả  năm 

phái: Thiền,  Giáo, Mật, Luật, Tịnh để phá trừ sự phân phái chia 

rẽ.  Trong  thời  gian  này,  Ngài  đã  trùng  tu  nhiều  chùa  cổ,  in  kinh 

điển,  tạo  tượng  Phật,  xây  Chùa  An  Lạc  Viên,  Phật  Giáo  Giảng 

Ðường,  và  Chùa  Từ  Hưng.  Ðồng  thời  Ngài  cũng  giảng  kinh 

thuyết pháp khiến Phật-giáo thịnh hành tại Hương Cảng. 

Ðến  năm  1959,  Ngài  quán  sát  biết  rằng  Phật-giáo  Phương  Tây 

đã thành thục, có thể đem đạo lý chân thật của đạo pháp truyền 

bá mọi nơi, nên  Ngài khiến đệ tử thành lập ở Mỹ hội "Tổng Hội 

Phật  Giáo  Trung  Mỹ"  (mà  sau  này  đã  trở  thành  Tổng  Hội  Phật 

Giáo Pháp Giới). Ðến năm 1962, đáp lời thỉnh nguyện của tín đồ 

ở Mỹ, Ngài đơn thân tới Mỹ, dựng pháp tràng "Phật Giáo Giảng 

Ðường" tại Cựu Kim Sơn. 

Năm  1968,  Ngài  mở  khóa  hè  dạy  tu  và  nghiên  cứu  Kinh  Lăng 

Nghiêm. Có hàng chục sinh viên từ Ðại-học Washington ở Seattle 

xuống  tham  gia,  học  hỏi  Phật-pháp.  Khi  mãn  khóa  có  năm  vị 

người  Mỹ  khẩn  cầu  Ngài  thế  độ  xuất  gia,  đánh  dấu  sự  khai  mở 

của Tăng đoàn  Phật-giáo Mỹ  Quốc. Từ đó về sau những người 

Mỹ xuất gia với Ngài càng đông, đem lại ảnh hưởng vô cùng sâu 

đậm  đối  với  việc  hoằng  dương  Phật-giáo  tại  Tây  Phương,  cũng 

như việc phiên dịch kinh điển vậy. 

Mỗi lần giảng kinh thuyết pháp, Ngài đều giảng thâm sâu song rất 

dễ hiểu. Mấy chục năm qua Ngài đều thăng tòa thuyết pháp hơn 

vạn lần, hàng trăm tập kinh do Ngài giảng đã được dịch ra Anh 

ngữ; có thể nói Ngài là người đã khiến cho kinh sách dịch ra Anh 

ngữ nhiều nhất. 

195 

Năm 1973, Ngài thành lập Quốc Tế Dịch Kinh Học Viện với ý định 

đem  "Ðại  Tạng  Kinh"  dịch  ra  nhiều  ngôn  ngữ  khác  nhau,  khiến 

Phật-pháp được truyền bá khắp nơi. 

Năm 1974, Ngài sáng lập Vạn Phật Thánh Thành, lập ra Ðại Học 

Pháp Giới, Tăng Già Cư-sĩ Huấn Luyện Bang để tài bồi nhân tài 

về đạo pháp với trình độ và tiêu chuẩn quốc tế. Ngài lại sáng lập 

ra  trường  Tiểu-học  Dục  Lương,  trường  Trung-học  Bồi  Ðức,  với 

chủ  trương  dùng  giáo  dục  để  vãn  cứu  và  sửa  đổi  nhân  tâm. 

Những năm kế tiếp Ngài liên tiếp lập ra Chùa Kim Sơn, Chùa Kim 

Luân,  Chùa  Kim  Phong,  Chùa  Kim  Phật,  Chùa  Hoa  Nghiêm, 

Chùa  Pháp  Giới,  Chùa  Di  Ðà,  Chùa  Long  Beach,  Pháp  Giới 

Thánh Thành, Học Viện Nghiên Cứu Tôn Giáo Pháp Giới, Chùa 

Kim Thánh và nhiều đạo tràng khác. Ngài đã xả mình, không từ 

lao  khổ  gian  nan,  tự  mình  làm  gương,  dạy  học  thuyết  pháp  với 

mục  đích  làm  gương  để  đào  tạo  thế  hệ  tương  lai.  Ngài  đã  hiến 

dâng Vạn Phật Thánh Thành để làm "Chỗ Quy-Y Nương-tựa của 

Tín Ðồ Phật Giáo Toàn Cầu." Gia phong Vạn Phật Thánh Thành 

rất nghiêm túc, tuân giữ sáu tông chỉ mà Ngài đã thực hành tự lúc 

xuất gia, đó là: không tranh, không tham, không cầu, không tự lợi, 

không  ích  kỷ,  không  dối  trá. Do  sự  tu  hành  cũng  như  đạo  hạnh 

của  Ngài  chiêu  cảm,  nên  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đã  trở  thành 

một đạo tràng trọng yếu của Phật Giáo Mỹ Quốc. 

Chí hướng hay phương châm của Ngài nằm trong bài thơ sau: 

 Dù lạnh rét, không phan duyên.  

 Dù đói chết, không xin xỏ.  

 Dù nghèo kiệt, không cầu cạnh.  

196 

 Tùy thuận ngoại duyên, song không thay đổi chí-hạnh.  

 Không đổi chí-hướng, nhưng vẫn tùy thuận ngoại duyên.  

 Thế mới giữ vững ba đại tông chỉ: 

 Xả mình vì Phật sự,  

 Cứu người là bổn phận,  

 Sửa mình làm việc Tăng.  

 Hễ gặp việc gì, thấu lý việc ấy.  

 Hiểu đạo lý gì, thực hiện lý ấy.  

 Vậy mới truyền thừa mạch huyết Tổ-sư.  

Sự thiền định và trí tuệ thâm sâu của Hòa Thượng Tuyên Hóa, đã 

thật sự khai mở cho chúng sanh đời mạt pháp một con đường vĩ 

đại  đưa  đến  chỗ  giác  ngộ.  Cuộc  đời  của  Hòa  Thượng  đã  khiến 

cho chúng ta cảm động, tán thán; ví như trong đêm tối gặp được 

ánh đèn Bát-nhã, hay nơi chỗ mù tịt ngửi đặng mùi hương Phật-

pháp,  hoặc  trong  bùn  lầy  dơ  bẩn  khai  nở  bông  sen  trong  sạch. 

Chúng ta mới biết được cảnh giới của bậc đại hành giả thật khó 

nghĩ bàn. 



197 



Document Outline


	Phật Pháp là Thực Hành, Không Phải Chỉ Nói Suông

	Chú Ðại Bi Tiêu Trừ Tai Nạn

	Cực Lạc Thế Giới Ở Ngay Trước Mắt

	Sám Hối tức là Cải Quá Tự Tân

	Xúi Người Khác Làm Ác, Tội Mình Tăng Gấp Ba

	Tu Hành Có Bốn Giai Ðoạn

	Thức Khuya Dậy Sớm, Vì Ai Mà Bận Rộn? 

	Niệm Phật Giống Như Gọi Ðiện Thoại

	Ðừng Chờ Ðến Lúc Khát Mới Ðào Giếng

	Niệm Danh Hiệu Bồ-Tát có thể Minh Tâm Kiến Tánh

	Chúng Sinh Vô Biên Thệ Nguyện Ðộ

	Học Phật Cần Phải Tu Giới, Ðịnh, Huệ

	Nước Chảy Trào Trước Cửa Chùa

	Gia Phong của Kim Sơn Thánh Tự

	Học Phật Cần Có Chân Tâm

	Ưng Vô Sở Trụ Nhi Sanh Kỳ Tâm

	Trí Huệ Quang Minh Từ Vô Lậu

	Tu Ðức - Tạo Nghiệp

	Vạn Vật Ðều Nói Pháp Cho Mình

	Ðừng Chờ Tới Lúc Già Mới Học Ðạo

	Tình Ái và Dục Vọng là Tảng Ðá Buộc Chân Người Tu Ðạo

	Hãy Nỗ Lực vì Hòa Bình Thế Giới

	Ðả Thiền Thất Phải Khắc Kỳ Thủ Chứng

	Làm Vừa Ðủ là Trung-Ðạo

	Phật Pháp rất Bình Ðẳng

	Ðại Thiện Ðại Ác Vượt Ra Ngoài Số Mạng

	Xin Bồ-tát Làm Tiêu Ðộc Cho Toàn Cầu

	Phật Pháp Là Gì? 

	Vô Qui Củ Bất Thành Phương Viên

	Khi Ðắm Trước Hương Vị Thiền Thì Mọi Chuyện Ðều Sai Lầm

	Ðạo Tràng Tốt Khó Tìm

	Si Ái Triền Miên

	Nỗi Bất Hạnh của Cửa Phật

	Kiếp Sau Muốn Làm "Liên-Thể-Anh" 

	Tham Thiền: Tham Thiền Trước Nhất Cần Xây Nền Tảng

	Quang Âm Thiên và Khoa Học

	Tánh, Thức, Ý, Tâm

	Thật Ðau Lòng Cho Nền Giáo Dục Hiện Tại

	Tham Thiền Cần Có Con Mắt Biết Chọn Pháp

	Ðắc Nhất Vạn Sự Tất

	Lục Ðại Tông Chỉ tức là Ngũ Giới

	Biểu Hiện của Ðức Hạnh

	Thiền Thất Hối Ngữ

	Viên Mãn Mười Tuần Thiền

	Mười Pháp Giới Không Ngoài Một Niệm Của Tâm

	Tham Hưởng Thọ Thì Cần Gì Xuất Gia

	Người Xuất Gia Phải Tụng Ba Bộ Kinh

	Bốn Ðạo Tràng ở Tây-Phương: Mỹ và Gia-Nã-Ðại

	Xuất Gia là Chuyện của Bậc Ðại Trượng Phu

	Phật Tánh Là Bổn Nguyên Của Tất Cả Chúng Sanh

	Số Không Là Bí Quyết Ðể Phản Tỉnh Hoàn Nguyên

	Tiểu Truyện Hòa Thượng Tuyên Hóa






cover_image.jpg
KhaiThiMot





index-1_1.jpg





